
At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802 

Vol. 7 No.2 Oktober 2025  E-ISSN: 2715-369X  

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   146 

 

Rekonstruksi Kebijakan Ekonomi Rasulullah Pada Masa Modern: 

Pendekatan Riil, Moneter, dan Fiskal 

Annisa Maulidia Alfian 
Program Pascasarjana, UIN Imam Bonjol Padang 

E-mail: 2420030022@uinib.ac.id 

Rozalinda 
Program Pascasarjana, UIN Imam Bonjol Padang 

E-mail: rozalinda@uinib.ac.id 

Meirison 
Program Pascasarjana, UIN Imam Bonjol Padang 

E-mail: meirison@uinib.ac.id 

Alfian 
Fakultas Dakwah dan Ilmu Komunikasi, UIN Imam Bonjol Padang 

E-mail: alfianmm@uinib.ac.id  
 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

Keywords:  

Islamic Economics; 
Prophet Muhammad 
SAW; Real Sector; 
Monetary; Fiscal 

 

Kata Kunci: 

Ekonomi Islam; Nabi 
Muhammad SAW; 
Sektor Riil; Moneter; 
Fiskal 

 

Doi: 
10.32528/at.v7i2.3743 

 This article aims to reconstruct Islamic economic policy based on the practice of the 
Prophet Muhammad with an integrated approach between the real, monetary and 
fiscal sectors. By using a qualitative literature study method through historical and 
normative analysis, this research examines how the Prophet built an economic 
system that is fair, sustainable, and in accordance with maqashid al-shariah. In 
the real sector, the Prophet created the Madinah market as an economic space free 
from monopoly, hoarding, and fraudulent practices, and upheld business ethics. In 
the monetary sector, the prohibition of usury and the use of intrinsic value-based 
currencies demonstrate a commitment to value stability and fairness in 
transactions. While in the fiscal sector, the management of zakat, jizyah, and 
baitul mal reflect redistributive policies that encourage social welfare and economic 
empowerment of the people. The findings recommend that contemporary economic 
policies, especially in Muslim countries, consider the integration of these three 
sectors as a unit that encourages an inclusive and benefit-based Islamic economic 
system. The practical implications include the importance of market reforms, 
transformation of productive Islamic financing systems, and strengthening the role 
of Islamic fiscal in the public policy framework.  

Artikel ini bertujuan merekonstruksi kebijakan ekonomi Islam berdasarkan 
praktik Nabi Muhammad SAW dengan pendekatan yang terintegrasi antara 
sektor riil, moneter, dan fiskal. Dengan menggunakan metode studi pustaka 
kualitatif melalui analisis historis dan normatif, penelitian ini mengkaji 
bagaimana Rasulullah membangun sistem ekonomi yang adil, berkelanjutan, 
dan sesuai dengan maqashid al-shariah. Di sektor riil, Rasulullah menciptakan 
pasar Madinah sebagai ruang ekonomi yang bebas dari monopoli, penimbunan, 
dan praktik curang, serta menjunjung tinggi etika bisnis. Di sektor moneter, 
pelarangan riba dan penggunaan mata uang berbasis nilai intrinsik 
menunjukkan komitmen terhadap stabilitas nilai dan keadilan dalam transaksi. 
Sedangkan di sektor fiskal, pengelolaan zakat, jizyah, dan baitul mal 
mencerminkan kebijakan redistributif yang mendorong kesejahteraan sosial dan 
pemberdayaan ekonomi umat. Temuan ini merekomendasikan agar kebijakan 
ekonomi kontemporer, khususnya di negara Muslim, mempertimbangkan 

mailto:contoh@gmail.com
mailto:rozalinda@uinib.ac.id
mailto:meirison@uinib.ac.id
mailto:alfianmm@uinib.ac.id


At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   147 

integrasi ketiga sektor ini sebagai satu kesatuan yang mendorong sistem ekonomi 
Islam yang inklusif dan berbasis kemaslahatan. Implikasi praktisnya antara 
lain adalah pentingnya reformasi pasar, transformasi sistem pembiayaan syariah 
yang produktif, serta penguatan peran fiskal Islam dalam kerangka kebijakan 
publik. 

Pendahuluan 

Ekonomi Islam telah eksis sejak masa Nabi Muhammad SAW, karena ia tidak dapat 

dipisahkan dari pandangan hidup Islam (Islamic worldview) yang komprehensif dan berakar 

pada konsep din. Berbeda dengan pemisahan antara agama dan aktivitas duniawi dalam 

tradisi Barat, Islam memandang agama sebagai suatu sistem hidup menyeluruh yang 

mencakup aspek pribadi dan sosial, termasuk dalam hal ekonomi (Aslam & Haneef, 1997). 

Peradaban Islam pernah mencapai masa kejayaan (golden age) yang gemilang, ditandai 

dengan kemajuan di berbagai bidang ilmu pengetahuan (Asy’ari, 2018). Tokoh seperti Al-

Ghazali dan Ibn Khaldun merumuskan prinsip keadilan ekonomi, distribusi kekayaan, dan 

pengelolaan zakat serta wakaf. Namun, kolonialisme Barat membawa sistem kapitalis dan 

sekuler yang menggantikan sistem Islam secara struktural. Institusi-institusi seperti baitul 

mal, zakat, dan waqf mulai dilemahkan atau dihapuskan. Pasca-kolonialisme, banyak negara 

Muslim mengadopsi sistem ekonomi modern tanpa mempertimbangkan nilai-nilai syariah 

(Ningsih et al., 2024). Kini, muncul kembali upaya untuk merevitalisasi ekonomi Islam 

melalui pendekatan ilmiah dan historis (Al Mujahid & Heldalina, 2025). 

Belakangan ini, kritik terhadap sistem ekonomi konvensional semakin banyak 

bermunculan, termasuk dari para ekonom sendiri (Fathurrahman, 2010) . Kritik-kritik 

tersebut bukan ditujukan untuk menolak landasan epistemologis ekonomi konvensional, 

melainkan lebih pada kekhawatiran terhadap kecenderungan ekonomi yang dianggap telah 

“sempurna” secara keilmuan. Namun, dalam kesempurnaan ini, ilmu ekonomi justru 

semakin bersifat mekanistis dengan mengembangkan berbagai teori serta rumus 

matematika guna menjelaskan fenomena sosial (Maghrebi et al., 2023). Akibatnya, terjadi 

reduksi besar terhadap realitas sosial manusia sebagai pelaku ekonomi yang dinamis. 

Beberapa di antaranya adalah kekakuan teori ekonomi modern dalam memahami aspek 

humanis dan etis dari perilaku manusia sebagai subjek ekonomi (Hall & Klitgaard, 2012). 

Hal ini terjadi karena adanya kesenjangan antara teori ekonomi dengan dinamika perilaku 

ekonomi di masyarakat. Selain itu, berbagai asumsi dan konsep yang digunakan dalam 

ekonomi harus terus diperbarui agar tetap relevan dengan perubahan zaman. 

Keberlanjutan ekonomi konvensional semakin dipertanyakan ketika berbagai 

ideologi besar yang mendominasi ekonomi dunia mulai mengalami kebuntuan. Dalam 

sejarahnya,sosialisme yang berkembang pada abad ke-19 hingga awal abad ke-20 bertujuan 

memperjuangkan kesetaraan sosial dengan menekan dominasi segelintir elit (Albertsen & 

Tyssedal, 2024). Namun, dalam perjalanannya, sosialisme justru menunjukkan 

kecenderungan otoriter, mengabaikan hak kepemilikan individu atas nama kebersamaan, 

yang pada akhirnya menyebabkan kehancuran sistem tersebut (Muhammad, 2009). Di sisi 

lain, sistem kapitalisme juga mulai menunjukkan tanda-tanda kehancuran. Sejak kapitalisme 

mendominasi ekonomi global, berbagai negara mengalami krisis keuangan yang 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   148 

 

mengguncang stabilitas mereka. Beberapa krisis besar yang tercatat terjadi pada tahun 1923, 

1930, 1940, 1970, 1980, 1990, 1998-2000, hingga krisis keuangan global tahun 2008. 

Rentetan peristiwa ini menunjukkan perlunya sistem ekonomi alternatif yang lebih stabil 

dan berkeadilan (Fathurrahman, 2010). 

Berdasarkan fakta tersebut, beberapa pihak mengusulkan sistem ekonomi Islam 

sebagai alternatif. Menurut Fathurrahman (2010), pada era 1950-an, ekonomi Islam masih 

belum dikenal sebagai suatu konsep ekonomi yang ilmiah. Ketika sosialisme dan 

kapitalisme berkembang pesat, ekonomi Islam justru belum dianggap sebagai sistem yang 

menawarkan keadilan dan kebersamaan. Padahal, pada abad ke-7, Islam telah memiliki 

sistem ekonomi yang mengatur berbagai aktivitas ekonomi masyarakat. Sebagai ajaran yang 

komprehensif, Islam mencakup tiga pilar utama: aqidah, syariah dan akhlak (Azty et al., 

2018). Dari sinilah ekonomi Islam berkembang sebagai sebuah sistem yang mengatur 

seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk ekonomi dan keuangan. Menurut Rosly (2005) 

terdapat dua sumber utama ekonomi Islam, yaitu syar’i dan tabi’i. Sumber syar’i berasal 

dari al-Qur’an dan Sunnah yang berfungsi menjaga arah perkembangan ekonomi Islam 

agar tetap sesuai dengan tujuan syariat. Sementara itu, sumber tabi’i berasal dari hasil 

pemikiran dan ilmu pengetahuan manusia, baik Muslim maupun non-Muslim, dalam 

memanfaatkan sumber daya ekonomi secara efisien dan efektif. 

Secara historis, sistem ekonomi Islam berkembang sejak masa Nabi Muhammad 

SAW pada akhir abad ke-6 hingga awal abad ke-7 M. Setelah itu, para ulama turut 

menyumbangkan pemikiran mereka dalam perkembangan ekonomi Islam. Karya-karya 

mereka tidak hanya memiliki dasar agama dan intelektual yang kuat, tetapi juga didukung 

oleh bukti empiris di masanya. Kontribusi para pemikir Muslim dalam bidang ekonomi ini 

menjadi bagian penting dalam sejarah pemikiran ekonomi dunia, terutama saat peradaban 

Barat masih mengalami masa kegelapan (Chamid, 2010).  

Kegiatan perekonomian sudah ada sejak zaman Nabi Muhammad SAW dengan 

menggunakan prinsip ekonomi berdasarkan ajaran Al-Quran dan Hadis (Haqiqi & 

Kurniawan, 2022). Prinsip-prinsip ekonomi Islam berakar dari berbagai kebijakan yang 

diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW, yang sepenuhnya bersandar pada ajaran dan 

ketentuan syariah. Pada tahap awal, kebijakan Nabi difokuskan pada pembangunan institusi 

keagamaan, yaitu dengan mendirikan masjid utama di Madinah, yakni Masjid Nabawi. 

Setelah itu, perhatian beliau diarahkan pada kondisi perekonomian masyarakat Madinah 

yang saat itu masih lemah dan belum memiliki sistem pengelolaan yang memadai. 

Rasulullah SAW kemudian memulai pembangunan ekonomi secara bertahap dan 

berkesinambungan. Perkembangan berikutnya ditandai dengan penguatan posisi ekonomi 

Islam tidak hanya sebagai praktik sosial, tetapi juga sebagai disiplin ilmu yang diakui. 

Melalui pemahaman dan penerapan prinsip-prinsip yang diajarkan oleh Nabi SAW, para 

pelaku ekonomi diharapkan mampu meraih keberhasilan tidak hanya dalam aspek duniawi, 

tetapi juga memperoleh pahala dan keberkahan di akhirat (Karbila et al., 2020).  

Terdapat beberapa penelitian terdahulu telah menyoroti signifikansi kebijakan 

ekonomi Islam pada masa Rasulullah SAW, baik dari aspek moneter maupun fiskal. Amri 

(2016, 2018) menekankan bahwa kebijakan moneter awal Islam yang diatur melalui 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   149 

lembaga Baitul Mal secara efektif mendorong pertumbuhan ekonomi dengan prinsip 

keadilan distribusi dan pelarangan riba, serta menunjukkan bahwa Rasulullah telah 

merancang sistem moneter berbasis dinar-dirham yang stabil dan bebas spekulasi. Karbila 

et al (2020) dan Alfian (2023) menggambarkan bahwa kebijakan fiskal Rasulullah 

bersumber dari zakat, infaq, sedekah, wakaf, dan ghanimah sebagai alternatif pendanaan 

negara yang berlandaskan pada nilai spiritual, keadilan sosial, dan pemberdayaan ekonomi 

umat tanpa ketergantungan pada instrumen ribawi. Sementara itu, Abdianti et al. (2023) 

memperkuat bahwa kebijakan moneter dalam perspektif Islam tidak semata-mata 

berorientasi pada stabilitas makroekonomi, tetapi juga mencakup nilai-nilai ukhuwah, 

distribusi kekayaan yang adil, dan penghindaran eksploitasi ekonomi. Dengan demikian, 

studi-studi terdahulu membuka ruang penting untuk merekonstruksi kebijakan ekonomi 

Islam kontemporer dengan merujuk pada praktik Nabi Muhammad SAW secara integral 

dalam pendekatan riil, moneter, dan fiskal.  

Adapun penelitian ini secara detail bertujuan mengkaji kebijakan ekonomi pada masa 

Rasulullah SAW dan bagaimana bentuk rekonstruksinya pada masa modern. Pembahasan 

terdiri dari penjelasan terkait profil singkat nabi Muhammad SAW, kebijakan-kebijakan di 

sektor rill, sektor fiskal dan moneter yang berlaku pada masa Nabi Muhammad SAW. 

Penelitian ini penting dilakukan karena kajian terkait kebijakan inilah yang akan menjadi 

inspirasi pada pemangku kebijakan dan praktisi, terutama negara-negara yang menjalankan 

syariat Islam 

Tinjauan Pustaka 

Riwayat Hidup Nabi Muhammad 
Kelahiran Nabi Muhammad SAW ditengah-tengah masyarakat Arab secara esensial 

memulai pengalaman baru dalam dimensi Tuhan, yang berdampak pada semua aspek 

kehidupan (Meifrasinta et al., 2023), termasuk hukum yang digunakan pada saat itu. 

Kemampuan Nabi Muhammad SAW untuk mendapatkan kepercayaan orang Arab dalam 

waktu yang sangat singkat menunjukkan kemampuan untuk mengubah cara hidup orang 

Arab. Sebagian dari nilai dan budaya Arab sebelum kedatangan Nabi Muhammad SAW 

dimasukkan ke dalam aturan moral islam. Ia berasal dari suku Quraisy, yang merupakan 

suku yang paling kuat di Arab. Nabi Muhammad SAW terlahir sebagai anak yatim, ayahnya 

bernama Abdullah bin Abdul Muthalib, ayahnya meninggal sebelum Nabi Muhammad 

SAW lahir (Saufi & Fadillah, 2015). 

Nabi Muhammad SAW dilahirkan pada “tahun gajah”. Itu adalah tahun ketika 

pasukan gajah Abrahah menyerang Mekkah untuk menghancurkan Ka’bah, tetapi pasukan 

itu gagal untuk menghancurkan Kabah Peristiwa itu terjadi pada 12 Rabiul Awal 570 M. 

Merupakan kebiasaan di antara orang kaya dan bangsawan Arab bahwa ibu-ibu 

meninggalkan anak-anak mereka untuk dibesarkan di pedesaan dan diasuh oleh orang lain. 

Begitu pula, Muhammad diasuh oleh Halimah dari suku Bani Sa'ad setelah ibunya 

meninggalkannya untuk beberapa waktu (Al-Mubarakfuri, 1979). Muhammad SAW 

dirawat oleh Abdul Muthalib setelah Aminah meninggal. Namun, dua tahun kemudian 

Abdul Muthalib meninggal karena renta. Abu Thalib, pamannya, kemudian bertanggung 

jawab. Saat usia remaja, dimulai ketika dia telah mencapai usia untuk mencari nafkah. Pada 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   150 

 

saat itu, dia bekerja sebagai seorang penggembala untuk beberapa kambing milik suku 

Quraisy dan diberi upah atas pekerjaan ini. (Basri et al., 2023). 

Menurut tradisi, Muhammad pernah berbisnis dengan Saib Bin Abi Saib al-

mahzumidan menjadi rekan bisnis terbaiknya. Beliau tidak pernah berbuat curang atau 

berdebat ketika menjalankan sebuah perusahaan. Ketika Muhammad berumur 25 tahun, 

Muhammad SAW sedang berdagang dengan Syam yang beribu kota Khadijah. Ibnu Ishaq 

mengatakan bahwa Khadijah binti Khuwairid adalah seorang saudagar yang mulia dan kaya 

raya. Ketika Khadijah mendengar tentang karakter Muhammad SAW yang jujur, dapat 

dipercaya, dan mulia, dia mengirimkan seorang utusan kepadanya, melalui siapa Khadijah 

meminta kesediaan Muhammad SAW untuk menginvestasikan modalnya bersama 

pelayannya Maisarah ke dalam masalah di Suriah. Khadijah berjanji akan membayar lebih 

dan dialihkan ke rekan bisnis lain. Muhammad SAW menerima tawaran pekerjaan itu dan 

berangkat ke ibu kota, ditemani Maisara, pelayan Khadijah, hingga mencapai Suriah. 

Muhammad SAW kembali ke Mekah. Khadijah melihat betapa dapat dipercayanya 

pengelolaan kekayaannya dan betapa beruntungnya hasil bisnisnya. Dia belum pernah 

melihat hasil seperti itu sebelumnya (Al-Mubarakfuri, 1979). Maisarah kemudian 

menceritakan kepada tuannya tentang akhlak mulianya. Khadijah pun begitu terkesan 

dengan keistimewaan Nabi Muhammad SAW sehingga hubungan bisnis keduanya pun 

berlanjut hingga pernikahan mereka. Ia menikah dengan Khadijah saat berusia 25 tahun. 

Khadijah adalah seorang janda kaya, cerdas dan cantik. Pengalaman melakukan perjalanan 

dagang ke Syam bersama pamannya, Abu Thalib, memberikan Nabi Muhammad SAW 

wawasan luas tentang kondisi sosial dan ekonomi masyarakat di luar Hijaz. Perjalanan ini 

tidak hanya melatih beliau dalam berdagang secara jujur dan profesional, tetapi juga 

membuka mata terhadap keragaman karakter manusia dan dinamika sosial lintas wilayah 

(Malik et al., 2023), yang kelak sangat berharga dalam menjalankan risalah kenabian. 

Kebijakan Sektor Rill 
Kebijakan sektor riil mengacu pada serangkaian strategi dan peraturan yang 

ditujukan untuk meningkatkan kinerja dan stabilitas sektor riil ekonomi, yang mencakup 

industri seperti manufaktur, pertanian, dan jasa. Kebijakan ini sangat penting bagi 

pertumbuhan ekonomi, karena kebijakan ini mengatasi masalah sistemik, mendorong 

efisiensi, dan menumbuhkan ketahanan terhadap krisis. Kebijakan sektor riil berfokus pada 

peningkatan efisiensi dalam sektor riil ekonomi. Kebijakan ini bertujuan untuk mendorong 

pertumbuhan ekonomi berkelanjutan, inflasi rendah, dan lapangan kerja penuh, terutama 

melalui instrumen kebijakan moneter seperti suku bunga dan pinjaman pembiayaan 

perdagangan (Najafov, 2017).  

Kebijakan Sektor Moneter 
Kebijakan moneter, sebagaimana diutarakan oleh Friedman (1995) merujuk pada 

tindakan yang dilakukan oleh otoritas moneter pusat, terutama melalui manipulasi pasokan 

uang dan suku bunga untuk memengaruhi hasil ekonomi makro seperti inflasi, lapangan 

kerja, dan pertumbuhan ekonomi. Friedman menekankan bahwa kontribusi utama 

kebijakan moneter tidak terletak pada kapasitasnya untuk mengendalikan variabel ekonomi 

riil seperti lapangan kerja atau output dalam jangka panjang, tetapi lebih pada perannya 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   151 

dalam menjaga stabilitas nominal, khususnya tingkat harga. Ia mengkritik pandangan 

Keynesian yang dominan saat itu dengan menegaskan bahwa "kebijakan moneter tidak 

dapat mematok suku bunga atau pengangguran selama lebih dari periode yang sangat 

terbatas" (Friedman, 1995).  

Lebih jauh, Friedman menekankan bahwa kebijakan moneter tidak boleh bertujuan 

untuk "menyempurnakan" ekonomi karena jeda waktu yang tidak pasti dan bervariasi 

antara tindakan kebijakan dan dampaknya. Sebaliknya, ia menganjurkan pendekatan 

berbasis aturan, seperti menargetkan tingkat pertumbuhan yang stabil dalam pasokan uang, 

yang akan memberikan lingkungan moneter yang stabil yang kondusif bagi pertumbuhan 

ekonomi yang berkelanjutan (Friedman, 1995). Jadi, meskipun kebijakan moneter tidak 

dapat merekayasa hasil ekonomi riil secara langsung, kebijakan tersebut memainkan peran 

penting dalam mencegah ketidakstabilan moneter dan distorsi inflasi yang dapat 

mengganggu kinerja ekonomi. 

Kebijakan Sektor Fiskal 
Kebijakan fiskal mencakup pengelolaan pajak, belanja publik, dan anggaran 

pemerintah untuk memengaruhi pertumbuhan ekonomi jangka panjang. Secara teoretis, 

kebijakan ini memengaruhi pertumbuhan melalui dampaknya terhadap investasi swasta dan 

pembentukan modal publik. Dalam model pertumbuhan neoklasik, pengaruh kebijakan 

fiskal bersifat sementara, di mana pajak atas pendapatan dan investasi dapat menurunkan 

pengembalian modal dan menghambat pertumbuhan, sedangkan pajak konsumsi 

cenderung netral (Easterly & Rebelo, 1993). Sebaliknya, investasi publik, khususnya pada 

infrastruktur, berpotensi meningkatkan produktivitas modal swasta. Sementara itu, model 

pertumbuhan endogen menegaskan bahwa kebijakan fiskal dapat memberikan dampak 

jangka panjang terhadap pertumbuhan melalui penguatan insentif inovasi, pendidikan, dan 

akumulasi modal (Easterly & Rebelo, 1993). 

Secara empiris, bukti mengenai dampak kebijakan fiskal terhadap pertumbuhan 

ekonomi menunjukkan hasil yang beragam. Investasi publik, khususnya pada sektor 

infrastruktur seperti transportasi dan komunikasi, secara konsisten berkorelasi positif 

dengan pertumbuhan ekonomi, sementara dampak tarif pajak cenderung ambigu akibat 

keterbatasan pengukuran dan multikolinearitas dengan tingkat pendapatan. Pajak 

penghasilan yang tinggi umumnya menunjukkan hubungan negatif dengan pertumbuhan, 

meskipun dengan signifikansi statistik yang relatif lemah (Easterly & Rebelo, 1993). Selain 

itu, efektivitas kebijakan fiskal dipengaruhi oleh karakteristik struktural negara, seperti 

tingkat pembangunan, ukuran populasi, dan ketimpangan pendapatan, sehingga variasi 

dampak fiskal terhadap pertumbuhan tidak dapat dilepaskan dari faktor-faktor tersebut. 

Meski demikian, temuan empiris secara umum mengindikasikan bahwa investasi publik 

yang strategis, disertai kebijakan perpajakan yang hati-hati, dapat berkontribusi signifikan 

terhadap pertumbuhan ekonomi jangka panjang (Easterly & Rebelo, 1993). 

Dalam konteks keterbatasan kebijakan moneter, kebijakan fiskal dipahami tidak 

hanya sebagai instrumen stimulasi permintaan, tetapi sebagai mekanisme second-best untuk 

memulihkan efisiensi ekonomi, terutama ketika suku bunga mencapai batas bawah nol (zero 

lower bound). Dalam kondisi normal dengan harga fleksibel dan kebijakan moneter yang 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   152 

 

efektif, kebijakan fiskal mengikuti prinsip klasik efisiensi, di mana belanja publik dan 

perpajakan diatur berdasarkan manfaat marjinal dan keseimbangan antarwaktu. Namun, 

ketika kebijakan moneter kehilangan efektivitas, kebijakan fiskal mengambil peran 

Keynesian dengan mendorong permintaan agregat melalui peningkatan belanja pemerintah 

atau subsidi investasi (Mankiw & Weinzierl, 2011). Lebih lanjut, efektivitas kebijakan fiskal 

sebaiknya dinilai tidak hanya berdasarkan pengganda output, tetapi juga melalui 

pendekatan kesejahteraan, karena instrumen yang lebih terarah, seperti subsidi investasi, 

berpotensi menghasilkan peningkatan kesejahteraan yang lebih besar dengan konsumsi 

publik yang lebih rendah (Mankiw & Weinzierl, 2011). 

Metode Penelitian 
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan historis-normatif 

dan konten-analitis (content analysis) (Mackey, 2014) . Pendekatan historis digunakan untuk 

menelusuri dan mengkaji praktik ekonomi Nabi Muhammad SAW yang tercatat dalam 

sejarah Islam, seperti dalam kitab-kitab sirah, hadis, dan sejarah ekonomi klasik. Sementara 

pendekatan normatif digunakan untuk mengkaji nilai-nilai dan prinsip-prinsip dasar syariah 

yang melandasi kebijakan ekonomi kenabian. Pendekatan konten-analitis diterapkan untuk 

menginterpretasi isi teks sumber primer (Al-Qur’an, Hadis, Sirah) dan sekunder (kitab-

kitab ekonomi Islam klasik dan kontemporer) secara tematik. 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini berasal dari jurnal internasional 

yang terindeks scopus, emerald insight, science direct. Termasuk jurnal terakreditasi sinta 

1-6. Selain itu, penelitian ini menggunakan sumber dari buku yang relevan dengan topik 

praktik ekonomi Nabi Muhammad SAW. Jurnal terakreditasi tersebut didapatkan 

menggunakan PoP (Publish or Perish). 

Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Kebijakan Nabi Muhammad pada Sektor Rill 
Sektor riil adalah sektor yang tidak dapat dipisahkan dari sistem ekonomi Islam. Ini 

juga yang membedakan dengan sistem ekonomi konvensional. Dalam sistem ekonomi 

Islam, sektor keuangan adalah sektor yang harus selalu terikat dengan sektor riil. Sebagai 

contoh, pembiayaan murâbahah di lembaga keuangan Syarī’at adalah model pembiayaan 

yang mengharuskan keberadaan barang yang dibeli. Tanpa adanya barang yang menjadi 

objek transaksi akad murâbahah tidak dapat diselenggarakan. Sebaliknya, sistem ekonomi 

konvensional tidak mengharuskan keterkaitan antara kedua sektor tersebut. Sektor 

keuangan dapat dijalankan tanpa keterlibatan sektor riil. Ini yang kemudian menjadi pemicu 

terjadinya krisis keuangan. Uang yang terlalu banyak beredar tanpa disertai sektor riil yang 

mengiringi membuat sistem ekonomi berkembang dalam kekosongan (bubble economy) 

(Qoyum et al., 2021). 

Sektor rill adalah sektor penghasil barang seperti pertanian, pertambangan, dan 

industri ditambah kegiatan yang terkait dengan pelayanan wisatawan internasional. Sektor 

rill itu sektor ekonomi yang secara langsung menghasilkan ouput. Karena mereka secara 

langsung berproduksi dan memperkerjakan SDM dan membayar upah. Setelah 

menyelesaikan masalah politik dan konstitusional, Rasulullah SAW mengubah sistem 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   153 

ekonomi dan keuangan negara sesuai dengan ketentuan Al Qur’an. Prinsip-prinsip 

kebijakan ekonomi yang dijelaskan Al Qur’an adalah sebagai berikut (Azwar Karim, 2001):  

a. Allah SWT adalah penguasa tertinggi sekaligus pemilik absolut seluruh alam. 

b. Kekayaan harus berputar dan tidak boleh ditimbun. 

c. Eksploitasi ekonomi dalam segala bentuknya, harus dihilangkan. 

d. Menerapkan sistem warisan sebagai media re-distribusi kekayaan. 

e. Menetapkan kewajiban bagi seluruh individu, termasuk orang-orang miskin 

Di bidang perdagangan, Nabi Muhammad Saw. telah meletakkan aturan yang harus 

diamalkan manusia, misalnya keharusan jujur dalam perdagangan, larangan melakukan jual 

beli yang mengandung unsur tipuan (gharar), pelarangan riba, dan lain sebagainya. Nabi 

dalam kapasitanya sebagai kepala negara kadangkala melakukan inspeksi dan pengawasan 

langsung terhadap mekanisme pasar. Kadangkala Nabi Muhammad SAW. menunjuk 

seorang pengawas (muhtasib) yang bertugas mengawasi pasar dan menindak pedagang-

pedagang yang melakukan kecurangan, di antaranya Sa'id ibn 'Ash yang bertugas menjadi 

pengawas pasar di Makah (setelah fathul Makkah) (Rozalinda, 2014).  

Kebijakan Nabi Muhammad pada Sektor Fiskal 

Kebijakan fiskal menurut Mankiw (2013) adalah sebuah kebijakan ekonomi yang 

diluncurkan oleh pemerintah untuk mengelola atau mengarahkan perekonomian ke kondisi 

yang lebih baik atau diinginkan dengan cara mengubah-ubah penerimaan dan belanja 

negara. Kebijakan fiskal dilakukan oleh pemerintah dengan memungut pajak dan 

membelanjakan pajak tersebut untuk membiayai kegiatan ekonomi. Kebijakan fiskal 

merupakan kebijakan pemerintah dalam mengatur setiap pendapatan dan pengeluaran 

negara yang digunakan untuk menjaga stabilitas ekonomi dalam rangka mendorong 

pertumbuhan ekonomi. Kebijakan fiskal dapat mengarahkan ekonomi suatu negara melalui 

pengeluaran dan pendapatan (berupa pajak) pemerintah. Instrumen utama kebijakan fiskal 

adalah pengeluaran dan pajak. Adapun kebijakan memiliki tujuan menstabilkan 

perekonomian dengan cara dikontrolnya tingkat bunga dan jumlah uang yang beredar oleh 

pemerintah. Pada dasarnya belanja yang dilakukan oleh pemerintah harus memiliki 

keseimbangan, dalam artian pendapatan harus sesuai dengan belanja yang dikeluarkan. 

Keadaan inilah yang disebut sebagai keadaan berimbang. 

Kebijakan fiskal mendapat perhatian serius dalam tatanan perekonomian Islam 

sejak awal. Dalam negara Islam, kebijaksanaan fiskal merupakan salah satu perangkat untuk 

mencapai tujuan syariah. Tujuan tersebut adalah meningkatkan kesejahteraan dengan tetap 

menjaga keimanan, kehidupan, intelektualitas, kekayaan, dan kepemilikan. Kebijakan fiskal 

menurut ekonomi Islam diharapkan melaksanakan fungsi alokasi, distribusi dan stabilisasi 

dalam suatu negara yang mempunyai ciri khas tertentu dari nilai orientasi, dimensi etik dan 

sosial dalam pendapatan dan pengeluaran negara Islam. Sistem perpajakan Islam harus 

menjamin bahwa hanya golongan kaya dan makmur yang mempunyai kelebihanlah yang 

memikul beban utama pajak. 

Pada masa kenabian hingga masa kekhalifahan, kaum muslimin cukup 

berpengalaman dalam menerapkan beberapa instrument sebagai kebijakan fiskal yang 

diselenggarakan pada lembaga baitulmal. Sejarah Islam telah mencatat bagaimana 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   154 

 

perkembangan peran kebijakan fiskal dalam sistem ekonomi Islam (Aini, 2019). Pada awal 

masa pemerintah kota Madinah, pendapatan dan pengeluaran hampir tidak ada. Pada masa 

Rasulullah SAW, hampir seluruh pekerjaan yang diperkerjakan tidak mendapat upah, tidak 

ada tentara formal. Rasulullah mengawali pembangunan Madinah tanpa sumber keuangan 

yang pasti, sementara distribusi kekayaan juga timpang. Kaum Muhajirin tidak memiliki 

kekayaan karena mereka telah meninggalkan seluruh hartanya di Makkah. Kebijakan 

Rasulullah SAW terhadap hal yang demikian adalah mempersaudarakan kaum Muhajirin 

dengan kaum Anshar sehingga terjadi redistribusi kekayaan. (Hasbi, 2021). 

Kebijakan lain yang ditempuh Rasulullah SAW menurut Rozalinda (2014) adalah 

menyediakan lapangan kerja bagi kaum Muhajirin sekaligus meningkatkan pendapatan 

nasional dengan menerapkan kontrak muzaraah, mudharabah dan kerja sama terbatas antar 

kaum Muhajirin yang menyediakan lapangan kerja dengan kaum Anshar yang 

menyediakanlahan pertanian, perkebunan dan tambang. Pada tahun kedua setelah hijrah 

zakat diwajibkan pada bulan Ramadhan (Al-Arif, 2015). Pada masa Rasulullah, terdapat 

beberapa sumber pendapatan dan pengeluaran yang dijadikan instrumen kebijakan fiskal. 

a. Sumber-sumber pendapatan negara  

Pendapatan yang diterima negara Madinah di masa periode Nabi Muhammad 

SAW adalah sebagai berikut (Karim, 2004): 

1) ZISWAF (Zakat, Infak, Shadaqah) 

Zakat merupakan kewajiban untuk mengeluarkan sebagian pendapatan atau 

harta seseorang yang telah memenuhi syarat syariah Islam, dan diberikakan kepada 

orang-orang yang telah ditetapkan dalam syariat Islam. Sementara infak, sedekah, dan 

wakaf merupakan pemberian sukarela yang juga sangat dianjurkan dalam Islam. 

Dengan demikian ZISWAf merupakan unsur-unsur yang terkandung dalam kebijakan 

fiskal (Nasution et al., 2006). Salah satu tujuan penting kebijakan fiskal secara umum 

adalah memaksimumkan kesejahteraan hidup manusia, dan untuk mencapai 

kesejahteraan itu diperlukan adanya distribusi kekayaan berimbang dalam masyarakat, 

dan konsep dalam fikih zakat menyebutkan bahwa sistem zakat berusaha 

mempertemukan pihak surplus muslim dengan pihak defisit muslim. Hal demikian 

dengan harapan terjadi proyeksi pemerataan pendapatan antara surplus dan defisit 

muslim atau bahkan menjadi kelompok yang defisit (mustahik) menjadi surplus 

(muzakki). Bila hal yang demikian terjadi dalam masyarakat, maka dapat dikatakan harta 

dapat didistribusikan secara merata di masyarakat. 

2) Kharaj  

Kharaj berasal dari Bahasa arab yang berarti keluar. Secara terminologi berarti 

pajak yang harus dikeluarkan atas tanah yang taklukkan oleh pasukan Islam. 

Kharajpertama kali diperkenalkan setelah perang khaibar, ketika itu Rasulullah. Saw 

membolehkan orang-orang Yahudikhaibar memiliki kembali tanah milik mereka 

dengan syarat mengeluarkan dari separuh hasil panen tanah tersebut kepada 

Islamsebagai Kharaj (pajak). Jika di Indonesia Kharaj setara dengan Pajak Bumi dan 

Bangunan (PBB), namun PBB ditentukan berdasarkan zoning sedangkan besarnya 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   155 

pembayaran Kharaj ditentukan oleh pemerintah berdasarkan: Karakteristik 

tanah/tingkat kesuburantanah; Jenis tanaman (termasuk tanaman yang memiliki nilai 

ekonomis dan kuantitas); Jenis irigasi, metode produksi dan peran SDM yang lebih 

rendah; Nilai hasil produksi (maksimal 50%).  

3) Jizyah 

Secara etimologis, istilah al-jizyah berasal dari kata al-jaza yang berarti balasan 

(Khairah, 2007). Meskipun zakat merupakan pajak yang dikenakan kepada umat Islam, 

jizyah berfungsi sebagai kompensasi atau pengganti manfaat sosial ekonomi dan 

keamanan dari negara Islam, terkhusus bagi non-Muslim. Pengenaan jizyah didasarkan 

pada wilayah yang mereka tempati dan ketundukan mereka kepada pemerintahan 

Islam. Namun demikian, kompensasi tersebut kemudian mewajibkan mat Islam untuk 

menjaga nyawa dan harta benda orang yang membayar jizyah. Perlu dicatat, seperti 

diungkap oleh Karbila, dkk. (2020), bahwa jizyah tidak dikenakan kepada perempuan 

dan anak-anak, berapa pun kekayaannya. Pengumpulan jizyah terutama menyasar Ahli 

Kitab, meliputi golongan Yahudi dan Nasrani, baik Arab maupun non-Arab. Terdapat 

sebuah riwayat yang kemudian menunjukkan bahwa Nabi Muhammad Saw pernah 

suatu ketika memungut jizyahdari komunitas Yahudi di Yaman dan umat Kristen di 

Najran (Hidayati, 2018).  

4) Ghanimah dan Fay 

Ganimah merupakan jenis barang bergerak, yaitu harta yang dapat dipindahkan 

dan diperoleh dari hasil peperangan. Dalam sistem distribusinya, empat perlima (4/5) 

dari total hanimah diberikan kepada para anggota pasukan, sebagai bentuk 

penghargaan atas pengorbanan jiwa dan keterampilan mereka di medan perang. 

Sementara itu, seperlima (1/5) sisanya diperuntukkan bagi kepentingan umum serta 

keluarga Nabi Muhammad SAW. Ketentuan ini secara eksplisit dijelaskan dalam Al-

Qur’an surah Al-Anfal, yang menjadi dasar normatif bagi pembagian harta rampasan 

perang dalam Islam. ayat 41. 

Keempat sumber pendapatan tersebut merupakan sumber pendapatan utama 

pada masa Rasulullah. Berikut adalah pengklasifikasian dari pendapatan tersebut; 

Tabel I. Pendapatan Negara Berdasarkan Jenisnya 

No Primer Sekunder 

1 Ghanimah Uang Tebusan 

2 Fay’i Pinjaman 

3 Kharaj Amwal Fadhla 

4 ‘Ushr Nawaib 

5 Jizyah Khaffarat 

6 Waqaf Hadiah 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   156 

 

Berdasarkan uraian sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa sistem pendapatan 

negara pada masa kepemimpinan Rasulullah SAW telah mencerminkan praktik-praktik 

keuangan yang serupa dengan konsep pendapatan negara modern, termasuk di dalamnya 

penerapan pajak dan pungutan. Meskipun sebagian besar pemasukan negara pada saat 

itu masih berasal dari harta rampasan perang, kondisi tersebut dapat dimaklumi karena 

konteks sejarahnya memang ditandai oleh banyaknya ekspansi wilayah. Yang menarik, 

pengelolaan terhadap harta tak bertuan telah diatur dengan menyerahkannya kepada 

negara, yang selanjutnya didistribusikan secara merata dan adil kepada masyarakat. 

Pemberlakuan jizyah dan kharaj menunjukkan adanya sistem perpajakan atas individu 

maupun harta yang dikuasai, yang memiliki kemiripan dengan konsep perpajakan 

modern. Objek-objek pajak yang dikenakan pada saat itu juga dapat dikatakan cukup 

ideal jika disesuaikan dengan kondisi sosial dan politik yang berlaku. Pembedaan tarif 

antara Muslim dan non-Muslim, serta penetapan pajak tambahan seperti nawaib kepada 

Muslim yang berkecukupan, menjadi upaya konkret untuk menjaga keadilan sosial dan 

mengurangi kesenjangan ekonomi di tengah masyarakat.  

b. Sumber-Sumber Belanja Negara 

Dari sisi Belanja Negara, catatan mengenai pengeluaran secara rinci pada masa 

pemerintahan Rasulullah SAW ini memang tidak tersedia. Namun demikian hal ini tidak 

berarti menimbulkan kesimpulan bahwa sistem keuangan negara yang ada pada waktu 

itu tidak berjalan dengan baik dan benar. Rasulullah SAW senantiasa memberikan 

perintah yang jelas dan tegas kepada para petugas yang telah terlatih mengumpulkan 

zakat (Chamid, 2010). Sebagaimana prinsip dalam sistem penganggaran modern, seluruh 

pendapatan negara dikonsolidasikan terlebih dahulu sebelum dialokasikan untuk 

memenuhi kebutuhan belanja pemerintahan. Harta yang terkumpul tersebut dipandang 

sebagai milik negara, bukan milik individu, dan oleh karenanya pengelolaannya dilakukan 

secara kolektif untuk kepentingan umum. Distribusi dana dilakukan secara proporsional, 

memperhatikan kondisi sosial-ekonomi masing-masing individu. Sebagai contoh, 

individu yang telah menikah memperoleh alokasi dua kali lipat dibandingkan dengan 

mereka yang belum menikah, mencerminkan sensitivitas sistem terhadap kebutuhan 

hidup yang berbeda (Karim, 2004). 

Konsep pengelompokan belanja negara pada masa Rasulullah SAW, yang secara 

implisit terbagi ke dalam pos-pos pengeluaran primer dan sekunder, dapat dipandang 

sebagai embrio dari sistem penganggaran negara modern, seperti yang diterapkan dalam 

Anggaran Pendapatan dan Belanja Negara (APBN) saat ini. Pengeluaran primer meliputi 

kebutuhan sektor pertahanan, yang mencakup penyediaan perlengkapan militer seperti 

senjata, hewan tunggangan seperti unta dan kuda, serta logistik lainnya. Hal ini 

mencerminkan adanya fungsi perlindungan negara dan pelayanan publik dasar. 

Sementara itu, distribusi zakat dan ‘ushr kepada kelompok yang berhak, sebagaimana 

diatur dalam Al-Qur’an, dapat dikategorikan sebagai bentuk belanja sosial dan bantuan 

langsung kepada masyarakat yang membutuhkan. Pembayaran gaji kepada pejabat publik 

seperti wali, qadi, guru, imam, muadzin, serta kompensasi kepada relawan, menunjukkan 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   157 

adanya pengeluaran yang sepadan dengan belanja pegawai dan operasional dalam 

struktur anggaran modern. 

Adapun pos pengeluaran sekunder memainkan peran penting dalam mendukung 

diplomasi dan hubungan antarkomunitas. Ini tercermin dari alokasi dana untuk 

pembiayaan pendidikan agama bagi pelajar luar daerah, penyambutan delegasi 

keagamaan, penyediaan hiburan dan logistik bagi utusan dari suku atau negara lain, serta 

pembiayaan perjalanan dan pemberian hadiah bagi duta asing. Selain itu, belanja sekunder 

juga mencakup dana untuk pembebasan tawanan perang, khususnya kaum Muslimin, dan 

kompensasi terhadap tindakan pembunuhan dalam konteks perang yang dilakukan oleh 

pasukan Muslim 

c. Mekanisme Pembiayaan  

Dalam kerangka penganggaran kontemporer, pos pembiayaan umumnya 

difungsikan untuk menutup kesenjangan fiskal yang muncul ketika pengeluaran melebihi 

pendapatan, sehingga menciptakan defisit anggaran. Namun, dalam konteks kebijakan 

fiskal pada masa Rasulullah SAW, tidak ditemukan penjelasan eksplisit mengenai 

mekanisme pembiayaan seperti yang dikenal dalam sistem modern. Hal ini disebabkan 

karena alokasi belanja pada masa tersebut dilakukan secara sangat selektif dan hati-hati, 

dengan berlandaskan secara ketat pada prinsip-prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an 

dan Sunnah. Dengan demikian, setiap pengeluaran negara harus sepenuhnya 

mencerminkan kebutuhan riil masyarakat dan tidak didasarkan pada kehendak subjektif 

atau kepentingan sesaat. Pendekatan ini terbukti efektif dalam mencegah terjadinya 

pemborosan serta meminimalisasi risiko terjadinya defisit anggaran dalam sistem 

keuangan negara saat itu. (Haryanto, 2016) 

Kebijakan Nabi Muhammad pada Sektor Moneter 
Prasyarat untuk melakukan transaksi adalah adanya alat pembayaran yang dapat 

dipercaya. Pada masa Rasulullah SAW, mata uang yang digunakan adalah dinar dan dirham. 

Dinar adalah mata uang emas yang berasal dari Romawi, sedangkan dirham adalah mata 

uang perak asal Persia. Meski bukan berasal dari negeri Islam, Rasul SAW. menerima kedua 

mata uang tersebut sebagai alat tukar yang berlaku di tengah-tengah kaum muslimin. Hal 

ini menunjukkan bahwa Islam dapat mengadopsi sebuah kebiasaan selama tidak 

bertentangan dengan prinsip Syarī’at. (Qoyum et al., 2021). 

Defisit anggaran yang dibiayai melalui mekanisme pinjaman merupakan salah satu 

faktor utama yang mendorong kelebihan peredaran uang, sehingga efektivitas kebijakan 

moneter sangat bergantung pada stabilitas dan disiplin kebijakan fiskal. Oleh karena itu, 

diperlukan sinergi yang kuat antara kebijakan fiskal dan moneter agar tujuan pembangunan 

dan stabilitas harga dapat tercapai secara berkelanjutan, khususnya di negara-negara 

Muslim yang sektor pasar uangnya relatif belum berkembang optimal. Dalam konteks ini, 

defisit anggaran tidak sepenuhnya dilarang selama diarahkan untuk mendukung 

pertumbuhan ekonomi jangka panjang dan pemerataan kesejahteraan dengan tetap 

menjaga stabilitas harga sebagai prasyarat utama (Chapra, 2000). Secara historis, pada masa 

awal pemerintahan Islam, defisit anggaran jarang terjadi karena pengelolaan keuangan 

negara dilakukan secara tertib melalui Baitul Mal sebagai institusi yang mengelola seluruh 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   158 

 

pemasukan dan pengeluaran harta kolektif umat. Baitul Mal tidak hanya dipahami sebagai 

entitas fisik, tetapi sebagai sistem keuangan publik yang memiliki kewenangan atas setiap 

harta tanpa kepemilikan individual yang jelas atau tidak diklaim, sehingga setiap penyaluran 

harta melalui pos-pos Baitul Mal secara hukum dianggap sebagai bagian dari pengeluaran 

negara dalam kerangka keuangan Islam. 

Pada masa awal pemerintahan Islam, kebijakan moneter dan pengelolaan keuangan 

publik diarahkan untuk mendukung sektor-sektor strategis seperti dakwah, pendidikan dan 

kebudayaan, pengembangan ilmu pengetahuan, pembangunan infrastruktur, serta 

pelayanan sosial melalui pengelolaan dana Baitul Mal, yang secara langsung maupun tidak 

langsung berkontribusi terhadap pertumbuhan ekonomi. Alokasi dana untuk dakwah, 

misalnya, mendorong peningkatan permintaan dan penawaran agregat seiring 

bertambahnya populasi dan pemanfaatan sumber daya alam, sebagaimana tercermin dalam 

peristiwa hijrah kaum Muhajirin dan terbentuknya solidaritas ekonomi dengan kaum 

Anshar. Perluasan basis umat juga berimplikasi pada meningkatnya penerimaan negara, 

meskipun kenaikan pendapatan masyarakat tidak diikuti oleh peningkatan kecenderungan 

konsumsi, melainkan oleh meningkatnya kecenderungan menabung dan berinvestasi 

sejalan dengan kebijakan pemerintah Islam, yang dalam jangka panjang berdampak positif 

terhadap pertumbuhan pendapatan nasional (Euis, 2005). 

Meskipun data penerimaan dan pengeluaran negara pada periode ini tidak 

terdokumentasi secara lengkap akibat keterbatasan literasi, kesederhanaan pencatatan, 

distribusi zakat yang bersifat lokal, ketiadaan standar administrasi, serta pembagian 

ghanimah yang langsung kepada penerima, kondisi tersebut tidak menunjukkan lemahnya 

tata kelola keuangan negara. Pengelolaan keuangan tetap berlangsung secara tertib melalui 

peran amil zakat yang kompeten dan pengawasan langsung Rasulullah SAW, termasuk 

penegakan integritas dan akuntabilitas aparat keuangan sebagai fondasi sistem keuangan 

publik Islam (Euis, 2005).  

Sejak masa Rasulullah SAW hingga Khulafaur Rasyidin, kebijakan moneter 

dijalankan tanpa menggunakan instrumen berbasis bunga, dalam struktur ekonomi yang 

berorientasi pada perdagangan dan belum bertumpu pada eksploitasi sumber daya alam. 

Meskipun demikian, perekonomian Arab pada masa awal Islam bukanlah ekonomi barter 

yang bersifat primitif, melainkan telah mengenal sistem moneter yang relatif maju dengan 

penggunaan dinar Romawi dan dirham Persia sebagai alat tukar. Dalam konteks 

perdagangan internasional, arus masuk dan keluar dinar dan dirham mencerminkan 

aktivitas ekspor-impor barang, sehingga keseimbangan pasar uang merefleksikan 

keseimbangan permintaan dan penawaran agregat di pasar barang dan jasa. Karena nilai 

intrinsik emas dan perak dalam dinar dan dirham setara dengan nilai nominalnya, 

penawaran uang bersifat elastis terhadap tingkat pendapatan, sementara fleksibilitas sistem 

moneter memungkinkan kelebihan uang dialihkan ke bentuk emas atau perhiasan perak. 

Kondisi ini menjaga stabilitas nilai uang dan mencegah tekanan inflasi maupun deflasi, yang 

diperkuat oleh larangan terhadap praktik ekonomi yang berpotensi mengganggu 

keseimbangan moneter dalam sistem ekonomi Islam (Ibnudin, 2019). 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   159 

Untuk menjaga stabilitas moneter, sistem ekonomi Islam pada masa Rasulullah 

SAW menetapkan larangan terhadap berbagai praktik yang dapat menciptakan 

ketidakseimbangan di pasar uang. Pertama, dilarang adanya permintaan uang yang bersifat 

tidak riil, yakni permintaan yang tidak didasarkan pada kebutuhan transaksi atau tujuan 

berjaga-jaga. Dalam pandangan Islam, uang seharusnya berfungsi sebagai alat tukar dan 

penyimpan nilai yang digunakan secara produktif, bukan sebagai instrumen spekulatif. 

Kedua, dilarang pula tindakan penimbunan mata uang, sebagaimana ditegaskan dalam Al-

Qur’an Surah At-Taubah ayat 34–35, yang mengutuk mereka yang menimbun emas dan 

perak tanpa menyalurkannya di jalan Allah. Larangan ini sejajar dengan larangan terhadap 

penimbunan barang, karena keduanya berpotensi mengganggu sirkulasi kekayaan dalam 

masyarakat dan menciptakan distorsi terhadap mekanisme pasar yang adil. 

Analisis Rekonstruksi Kebijakan Ekonomi Islam Berbasis Praktik Nabi 
Muhammad SAW pada masa modern: Pendekatan Riil, Moneter, dan Fiskal 

Kebijakan Sektor Riil dengan Membangun Pasar yang Adil dan Produktif 

Pada masa Nabi Muhammad SAW, sektor riil merupakan basis utama 

pembangunan ekonomi umat. Rasulullah membangun pasar Madinah sebagai alternatif 

dari dominasi pasar Yahudi Bani Qaynuqa yang cenderung monopolistik. Pasar yang 

dibangun Rasul bersifat terbuka, bebas pajak, bebas praktik curang, dan berlandaskan 

prinsip etika bisnis Islam. 

Prinsip utama yang diterapkan Nabi adalah kejujuran dalam transaksi, larangan 

penimbunan (ihtikar), manipulasi harga (najasy), dan kecurangan takaran atau timbangan 

(tatfif). Nabi menugaskan pengawas pasar (muhtasib) yang bertugas memastikan transaksi 

dilakukan sesuai syariat. Menurut Ascarya & Yumanita  (2008), praktik pasar Rasulullah ini 

mencerminkan pasar kompetitif yang sehat berbasis nilai spiritual, yang mampu mengatasi 

ketimpangan ekonomi. 

Kebijakan Sektor Moneter : Stabilitas Nilai dan Larangan Riba 
Kebijakan moneter Nabi Muhammad SAW tidak didasarkan pada penciptaan uang 

melalui utang, tetapi pada penggunaan dinar (emas) dan dirham (perak) yang memiliki nilai 

intrinsik. Sistem ini secara alami mencegah inflasi dan menjaga daya beli masyarakat. 

Pelarangan riba secara tegas menjadi pilar utama dalam kebijakan moneter Islam. 

Rasulullah juga menekankan pentingnya transparansi transaksi, seperti dalam hadis tentang 

larangan menjual sesuatu yang belum dimiliki (bai’ al-ma’dum) dan larangan gharar 

(ketidakjelasan dalam akad). Prinsip ini menciptakan kestabilan moneter berbasis sektor 

riil, karena semua transaksi harus berbasis aset nyata. 

Stabilitas moneter dalam sistem Islam dicapai melalui larangan riba dan praktik 

keuangan spekulatif , yang pada akhirnya melindungi sistem dari krisis seperti yang terjadi 

pada sistem kapitalis berbasis fiat money (Askari et al., 2014; Zahera et al., 2024). Sistem 

perbankan syariah harus lebih terkoneksi ke sektor produktif dan UMKM, bukan hanya 

replikasi instrumen konvensional tanpa substansi syariah. Selain itu penguatan keuangan 

mikro syariah dan qard hasan bisa menjadi alternatif pembiayaan inklusif yang sesuai spirit 

kenabian 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   160 

 

Sektor Fiskal: Redistribusi Kekayaan dan Perlindungan Sosial 

Rasulullah SAW mengelola keuangan negara secara transparan dan efisien melalui 

institusi Baitul Mal. Sumber-sumber pendapatan negara pada masa kenabian terdiri dari 

zakat, jizyah, kharaj, fai’, dan ghanimah. Dana tersebut digunakan untuk berbagai fungsi 

publik seperti pengentasan kemiskinan, pemberdayaan ekonomi kaum lemah, dan 

pembiayaan infrastruktur sosial. Zakat bukan hanya instrumen spiritual, tetapi juga fiskal 

yang berfungsi sebagai mekanisme redistribusi kekayaan. Sebagaimana dikaji oleh Amri & 

Jauhari (2018) sistem fiskal Rasulullah mencerminkan keadilan vertikal (pemerintah-ke-

rakyat) dan horizontal (antara sesama warga), serta menjamin hak hidup layak bagi semua 

warga negara. Pentingnya reformulasi zakat sebagai bagian dari sistem fiskal negara 

modern, terutama dalam konteks pengentasan kemiskinan dan pembiayaan pelayanan 

sosial. Implikasi kebijakan dapat dilakukan oleh negara-negara dengan mayoritas Muslim 

perlu merevitalisasi fungsi zakat, wakaf, dan dana sosial Islam lainnya sebagai bagian dari 

anggaran belanja sosial negara.  

Kesimpulan 
Berdasarkan kajian historis-normatif terhadap praktik ekonomi Nabi Muhammad 

SAW di Madinah, penelitian ini menyimpulkan bahwa sistem ekonomi Islam yang 

dibangun Rasulullah bersifat integratif dan holistik, mencakup keterpaduan sektor riil, 

moneter, dan fiskal. Pada sektor riil, Rasulullah menegakkan keadilan pasar melalui 

penguatan etika bisnis dan perlindungan dari praktik eksploitatif. Pada sektor moneter, 

stabilitas nilai uang dan pelarangan riba menjadi prinsip fundamental untuk memastikan 

keterkaitan transaksi dengan aktivitas ekonomi riil serta mencegah spekulasi. Sementara 

itu, pada sektor fiskal, kebijakan redistribusi melalui instrumen zakat, jizyah, dan 

pengelolaan Baitul Mal diarahkan untuk menjamin kesejahteraan sosial dan mengatasi 

kemiskinan struktural. Temuan ini menunjukkan bahwa model ekonomi kenabian memiliki 

relevansi yang kuat untuk dijadikan rujukan dalam rekonstruksi kebijakan ekonomi Islam 

kontemporer, terutama dalam menghadapi persoalan ketimpangan distribusi, 

ketergantungan pada sistem utang, dan melemahnya sektor riil. Oleh karena itu, integrasi 

prinsip-prinsip maqashid al-shariah dalam perumusan kebijakan ekonomi nasional menjadi 

penting agar kebijakan tidak hanya berorientasi pada efisiensi, tetapi juga keadilan dan 

kemaslahatan publik. Dengan demikian, pendekatan ekonomi Rasulullah SAW tidak 

sekadar bernilai historis, melainkan menawarkan kerangka normatif dan praktis bagi 

pembangunan sistem ekonomi yang adil, berkelanjutan, dan bermoral. 

Daftar Pustaka 
Aini, I. (2019). Kebijakan Fiskal dalam Ekonomi Islam Ihda Aini. 17(2), 43–50. 

Al-Arif, M. N. R. (2015). Pengantar Ekonomi Syariah. Pustaka Setia. 

Al-Mubarakfuri, S. (1979). Ar-Rahiq al-Makhtum-Sirah Nabawiyah: Sejarah Lengkap Kehidupan 

Nabi Muhammad Salallahu’alaihi wasalam. Qisthi Pres. 

Al Mujahid, H., & Heldalina, H. (2025). Transformasi Ekonomi Islam: Historical 

Development And Re-Engineering Theory. Jebesh: Journal Of Economics Business Ethic 

And Science Histories, 3(6), 36–44. 

Albertsen, A., & Tyssedal, J. J. (2024). Socialism. In Oxford Research Encyclopedia of Politics 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   161 

(pp. 1–39). 

Alfian, W. (2023). Kebijakan Fiskal Rasulullah SAW. JEBESH: Journal of Economics Business 

Ethic and Science of History, I(2), 43–52. 

Amri, H. (2016). Kebijakan Moneter Pada Awal Pemerintahan Islam Dalam Pembangunan 

Perekonomian (Studi Analisis Pada Masa Rasulullah Saw Dan Sahabat). 

MUQTASHID, 1(1). 

Amri, H. (2018). Analisis Kebijakan Moneter pada Awal Pemerintahan Islam terhadap 

Pembangunan Perekonomian Islam. Islamic Banking : Jurnal Pemikiran Dan 

Pengembangan Perbankan Syariah, 3(2), 1–16. https://doi.org/10.36908/isbank.v3i2.41 

Amri, H., & Jauhari, M. (2018). Model pengelolaan fiskal rasul saw dalam konteks 

pengelolaan fiskal kota palembang. Balance: Jurnal Akuntansi Dan Bisnis, 3(2). 

Ascarya, & Diana Yumanita. (2008). Comparing The Efficiency Of Islamic Banks In 

Malaysia Comparing The Efficiency Of Islamic Banks. Bulletin of Monetary Economics 

and Banking COMPARI, 11(2). 

Askari, H., Krichene, N., & Mirakhor, A. (2014). On the stability of an Islamic financial 

system. PSL Quaterly Review, 67, 131–167. 

Aslam, M., & Haneef, M. (1997). Islam , the Islamic Worldview ,. IIUM Journal of Economics 

& Management, 5(1), 39–65. 

Asy’ari, H. (2018). Renaisans Eropa dan Transmisi Keilmuan Islam ke Eropa. JUSPI (Jurnal 

Sejarah Peradaban Islam), 2(1), 1. https://doi.org/10.30829/j.v2i1.1792 

Azty, A., Fitriah, F., Sitorus, L. S., Sidik, M., Arizki, M., Siregar, M. N. A., Siregar, N. A., 

Budianti, R., Sodri, S., & Suryani, I. (2018). Hubungan antara Aqidah dan Akhlak 

dalam Islam. Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS), 1(2), 122–126. 

https://doi.org/10.34007/jehss.v1i2.23 

Basri, M., Pohan, A. A., Handayani, N. D., Hayati, N., & Hasibuan, R. (2023). Riwayat 

Nabi Muhammad. Jurnal Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan, 1(2), 400–405. 

https://ejournal.edutechjaya.com/index.php/jitk/article/view/350/317 

Burhanudin, Y., & Fida’, A. (2019). Sejarah Kebudayaan Islam. Bumi Aksara. 

Chamid, N. (2010). Jejak Langkah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Pustaka Pelajar. 

Chapra, U. (2000). Islam dan Pembangunan Ekonomi. Gema Insani. 

Dini Abdianti, Anisa Restu, & Sholahuddin Al Ayyubi. (2023). Konsep Kebijakan Moneter 

Dalam Perspektif Ekonomi Islam. Jurnal Kewirausahaan Dan Manajemen Bisnis: Cuan, 

1(2), 106–120. https://doi.org/10.59603/cuan.v1i2.20 

Easterly, W., & Rebelo, S. (1993). Fiscal policy and economic growth. Journal of Monetary 

Economics, 32(3), 417–458. https://doi.org/10.1016/0304-3932(93)90025-B 

Euis, A. (2005). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam dari Masa Klasik Hingga Kontemporer. Pustaka 

Asatrus. 

Fathurrahman, A. (2010). Prospek Pengembangan Ilmu Ekonomi Islam Di Indonesia 

Dalam Prespektif Filsafat Ilmu (Sebuah Kajian Epistemik). La_Riba, 4(2), 179–195. 

https://doi.org/10.20885/lariba.vol4.iss2.art3 

Friedman, M. (1995). The role of monetary policy. Macmillan Education. 

Hall, C. A. S., & Klitgaard, K. A. (2012). Energy and the wealth of nations: Understanding 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   162 

 

the biophysical economy. Energy and the Wealth of Nations: Understanding the Biophysical 

Economy, 9781441993(May), 1–407. https://doi.org/10.1007/978-1-4419-9398-4 

Haqiqi, P. F., & Kurniawan, R. R. (2022). Sejarah Ekonomi Islam Pada Masa Rasulullah 

Dan Khalifah Abu Bakar Ash-Shidiq. Al-Ibar: Artikel Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, 

1. 

Haryanto, J. T. (2016). Tinjauan Teoritis Kebijakan Fiskal Islam Periode Nabi Muhammad 

Saw. Al-Qalam, 33(2), 122–138. 

Hasbi, M. Z. N. (2021). Potret Kehidupan Ekonomi pada Zaman Nabi. Al-Mutsla : Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman, 3(1), 1–8. 

Ibnudin. (2019). Pemikiran Ekonomi Islam Pada Masa Nabi Muhammad. Risalah, 5(1), 55. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.3551174 

Karbila, I. H., Helim, A., & Rofii, R. (2020). Kebijakan Fiskal pada Masa Rasulullah dan 

Sekarang. Al-Muqayyad, Vol 3 No 2, 153–168. 

Karim, A. A. (2004). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Raja Grafindo Persada. 

Khairah, M. (2007). Konsep al-Jizyah dan Status Kewarganegaraan Non-Muslim dalam 

Prespektif Fikih Klasik. Al-Qanun, 10(2), 282–401. 

Mackey, D. A. (2014). Content analysis. Understanding Communication Research Methods: A 

Theoretical and Practical Approach, 2009, 205–221. 

https://doi.org/10.4324/9780203495735-21 

Maghrebi, N. El, Mirakhor, A., Akın, T., & Iqbal, Z. (2023). Critiques of Conventional 

Economics (Issue Chapter 2, pp. 77–112). Palgrave Macmillan. 

https://econpapers.repec.org/RePEc:pal:psibcp:978-3-031-41134-2_2 

Malik, R., Tugino, S., & Setiabudi, D. I. (2023). Analisis Peradaban Islam Melalui Sejarah 

Nabi Muhammad SAW Sebagai Nilai Pelajaran Dunia. Jurnal Anfa Mediatama, 1 No. 

1, 1–9. 

Mankiw. (2013). Pengantar Ekonomi Makro. Karya Salemba Empat. 

Mankiw,  n. gregory, & Weinzierl, M. (2011). An exploration of optimal stabilization policy. 

Brookings Papers on Economic Activity, 1, 209–249. 

https://doi.org/10.1353/eca.2011.0003 

Meifrasinta, N. A., Balkis, H., Putri, F. R. P. R., & Alimni. (2023). Peradaban Islam Pada 

Masa Nabi Muhammad Saw Islamic Civilization During the Time of Prophet 

Muhammad Saw. JPT: Jurnal Pendidikan Tematik, 4(2), 148–158. 

https://www.siducat.org/index.php/jpt/article/view/838 

Mirakhor, A. (2014). Islamic Finance, Risk Sharing and Macroeconomic Policies. 56338. 

https://mpra.ub.uni-muenchen.de/56338/ 

Najafov, S. (2017). Monetary policy and efficiency in real sector. 11(1), 1–14. 

https://doi.org/https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3042007 

Nasution, M. E., Setyanto, B., Huda, N., Muhammad, A. M., & Utama, B. S. (2006). 

Pengenalan eksklusif ekonomi Islam. Kencana Prenada Media Group. 

Ningsih, S., Silalahi, T., Hasibuan, F. H., & Zein, A. W. (2024). Evolusi Pemikiran 

Ekonomi Islam : dari Islamic Golden Age hingga Tantangan Ekonomi Modern. Jurnal 

Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, Dan Pajak, 1(4). 



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802  

Vol. 7 No. 2 Oktober 2025   E-ISSN: 2715-369X 

Annisa, et.al., Rekrontruksi Kebijakan Ekonomi . . . , hal 146-163   163 

Nurul Hidayati. (2018). ‘Usyūr dan Jizyah dalam Kajian Ekonomi Islam. Tawazun: Journal 

of Sharia Economic Law, 1(1), 73–86. 

Qoyum, A., Nurhalim, A., Pusparini, F. M. D., Ismail, N., Haikal, M., & Ali, K. M. (2021). 

Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Departemen Ekonomi dan Keuangan Syariah Bank 

Indonesia. 

Rosly, S. A. (2005). Critical issues on Islamic banking and financial markets : Islamic economics, 

banking and finance, investments, Takaful and financial planning. Dinamas Publishing. 

Rozalinda. (2014). Ekonomi Islam (Teori dan Aplikasinya Pada Aktivitas Ekonomi). Raja 

Grafindo. 

Saufi, A., & Fadillah, H. (2015). Sejarah Peradaban Islam. Deepublish. 

Zahera, L. F., Devy, R., & Meilani, V. (2024). Kebijakan Moneter dalam Ekonomi Islam. 

Akuntansi Dan Ekonomi Pajak: Perspektif Global,. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/aeppg.v1i3.173 


