At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf: Menyelaraskan Nilai-
Nilai Keagamaan dengan Aksi Ekologis

Rizqi Anfanni Fahmi

Fakultas Ilmu Agama Islam, Universitas Islam Indonesia.

ARTICLE INFO

E-mail: rizqi.anfanni@uii.ac.id

ABSTRACT

Keywords:
Ecotheology,
Sustainability, Waqf
Kata Kunci:

Ekoteolog,
Keberlanjutan, Wakaf

Doi:
10.32528/at.v7i2.4269

Pendahuluan

This study analyzes the application of Wagqf in environmental conservation
projects, focusing on its potential and challenges in supporting ecological
sustainability. A Narrative Review approach was employed, examining
relevant literature from the Scopus database with keywords ekoteologs, Islamic
endowment, and Waqf. The results indicate that Waqf has significant potential
in financing sustainable environmental projects such as forest conservation,
walter resource management, and wurban greening. Waqf-funded projects
contribute to environmental preservation and enbhance social and spiritnal
awareness. However, challenges include management issues, unclear legal
[frameworks for ecological use, and limited management capacity. The study
recommends institutional reforms, policy updates, and improved transparency in
Waqf fund management. The findings contribute to understanding how Wagf
can be an effective financing tool for environmental sustainability and strengthen
the synergy between religions teachings and ecological actions.

Penelitian ini menganalisis penerapan Waqf dalam proyek konservasi
lingkungan, dengan fokus pada potensi dan tantangannya dalam mendukung
keberlanjutan ekologis. Pendekatan Narrative Review digunakan dengan
mengkaji literatur yang relevan dari database Scopus menggunakan kata
kunci ekoteologi, Islamic endowment, dan Waqf. Hasil menunjukkan babwa
Waqf memiliki  potensi  besar dalam  mendanai - proyek  lingkungan
berkelanjutan, seperti konservasi bhutan, pengelolaan sumber daya air, dan
penghijanan  kota.  Proyek-proyek yang didanai Waqf tidak  banya
berkontribusi pada pelestarian alam tetapi juga meningkatkan kesadaran
sosial dan  spiritual masyarakat. Namun, terdapat tantangan dalam
pengelolaan Waqf, seperti masalah transparansi, ketidakjelasan bukum
terkait penggunaan Waqf untuk ekologi, dan kapasitas pengelola yang
terbatas. Penelitian ini menyarankan pembaruan kelembagaan, kebijakan,
dan peningkatan transparansi dalam pengelolaan dana Wagqf. Temnan ini
berkontribusi penting dalam pemabaman bagaimana Waqf dapat menjadi
alat pembiayaan efektif untuk keberlanjutan lingkungan serta memperkuat
sinergi antara ajaran agama dan tindakan ekologis.

Perubahan iklim dan degradasi lingkungan merupakan tantangan global yang tidak

hanya membutuhkan solusi teknis dan ilmiah, tetapi juga pendekatan berbasis nilai dan

etika. Isu lingkungan saat ini telah mendorong banyak pemikiran baru, salah satunya adalah

penggabungan antara ajaran agama dan tindakan ekologis. Dalam konteks Islam, terdapat

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 117


mailto:rizqi.anfanni@uii.ac.id

At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

banyak prinsip yang mengarahkan umatnya untuk bertanggung jawab terhadap alam, di
antaranya adalah Tawhid (Ke-Esa-an Tuhan), Khalifah (wakil atau pemangku amanah di
bumi), dan Amanah (kepercayaan) yang mengajarkan umat Islam untuk menjaga
keseimbangan ekosistem (Mustofa et al., 2025; Shefer-Mossnesohn, 2025). Ajaran-ajaran
ini memberikan dasar etika yang mendalam untuk keberlanjutan lingkungan, yang berfokus
pada penghormatan terhadap alam sebagai ciptaan Tuhan dan tanggung jawab manusia
sebagai pemelihara bumi. Selain itu, konsep Mizan (keseimbangan kosmis) dan Thsan
(keunggulan moral) semakin menegaskan pentingnya memelihara keharmonisan alam,
tidak hanya sebagai kewajiban moral, tetapi juga sebagai tanggung jawab spiritual (Dirie et
al., 2023; Lohlker, 2024).

Dalam konteks ini, wakaf (Islamic endowment) sebagai instrumen keuangan Islam
memiliki potensi besar untuk mendukung proyek-proyek lingkungan yang berkelanjutan.
Sejak zaman klasik, wakaf telah digunakan untuk mendanai berbagai infrastruktur publik
yang mendukung keberlanjutan ekologis, seperti irigasi, pemeliharaan tanah, dan ruang
hijau di kota-kota (Igarashi, 2021; Miura, 2023) Konsep ini semakin relevan dengan
munculnya inisiatif seperti green waqf, yang menggabungkan elemen-elemen konservasi
lingkungan dengan prinsip-prinsip Shari'ah untuk mendanai proyek-proyek penghijauan,
konservasi hutan, dan pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan (J. Akhtar, 2024;
K. M. Ali et al., 2025) Di Indonesia, berbagai organisasi berbasis Islam telah berhasil
menerapkan wakaf untuk mendanai inisiatif penghijauan, pengelolaan sampah, dan
pendidikan energi terbarukan, dengan menggunakan prinsip-prinsip Islam sebagai dasar
moral untuk mendorong aksi kolektif (Ashfahany et al., 2024; Junarti et al., 2023; Medias
et al., 2025; Mustofa et al., 2025). Oleh karena itu, penerapan wakaf untuk keberlanjutan
lingkungan telah menunjukkan dampak positif yang berdampak pada lingkungan.

Namun, meskipun konsep-konsep ini sangat kuat dalam teori, aplikasi praktisnya
sering terhalang oleh tantangan hukum, kelembagaan, dan teknis. Salah satu hambatan
utama adalah kurangnya pemahaman yang mendalam tentang bagaimana prinsip-prinsip
Shari'ah dapat diadaptasi untuk proyek-proyek lingkungan yang melibatkan mekanisme
keuangan modern, seperti perdagangan karbon atau kerjasama dengan sektor swasta (J.
Akhtar, 2024; K. M. Ali et al., 2025; Mohamed & Akande, 2025). Selain itu, kapasitas
pengelolaan yang terbatas dan kurangnya transparansi dalam pengelolaan wakaf juga
menjadi masalah yang menghambat pengembangan proyek-proyek ramah lingkungan yang
dapat berkelanjutan dalam jangka panjang (Faisal et al., 2024; Mohamad & Abdul Kader,
2024). Untuk mengatasi tantangan ini, diperlukan upaya penguatan kapasitas kelembagaan
dan pembaruan kebijakan yang mendukung pengelolaan yang lebih transparan dan efisien.

Studi ini bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai Islam, khususnya
konsep wakaf dan ekoteologi Islam, dapat diintegrasikan dalam praktik keberlanjutan
lingkungan yang lebih luas. Penelitian ini tidak hanya akan menyoroti relevansi ajaran Islam
terkait ekologi, tetapi juga mengidentifikasi cara-cara konkret di mana wakaf dapat
digunakan untuk mendanai proyek-proyek yang mendukung keberlanjutan ekologis,
seperti penghijauan, konservasi hutan, dan perlindungan ekosistem air (Md Zabri, 2024,
Miura, 2023; Suwandari & Suratkon, 2025). Salah satu tujuan utama dari studi ini adalah

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 118



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

untuk mengeksplorasi bagaimana wakaf dapat menjadi alat yang efektif dalam mendanai
keberlanjutan jangka panjang, dengan memanfaatkan prinsip-prinsip Shari'ah yang relevan,
seperti Maslahah (kepentingan umum) dan Maqasid al-Shari'ah (tujuan hukum Islam) yang
mengedepankan kesejahteraan umat manusia dan pelestarian sumber daya alam untuk
generasi mendatang (Abdullah, 2018; Awang et al., 2017; Hassanain, 2019; Siddiq et al.,
2025).

Meskipun berbagai studi telah membahas potensi wakaf dalam mendanai proyek
sosial dan pendidikan, penerapan wakaf dalam konteks keberlanjutan lingkungan masih
sangat terbatas. Kajian ini akan mengisi kekosongan literatur tersebut dengan
menggabungkan perspektif ekoteologi Islam yang menekankan tanggung jawab moral
umat terhadap alam, serta cksplorasi lebih dalam tentang bagaimana wakaf dapat
mendukung proyek-proyek konservasi dan keberlanjutan ekologis. Penelitian ini juga akan
mencermati bagaimana wakaf dapat dikelola dengan lebih efektif untuk memenuhi
tuntutan modern dalam hal transparansi, akuntabilitas, dan kolaborasi antara sektor publik
dan swasta (Kamaruddin & Hanefah, 2021; Ramdani et al., 2024; Widiastuti et al., 2025).
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam
pengembangan terkait peran wakaf dalam mendukung keberlanjutan lingkungan.

Melalui pendekatan ulasan naratif, studi ini bertujuan untuk menyusun sintesis yang
menyeluruh dari literatur yang ada dan mengidentifikasi solusi-solusi praktis yang dapat
digunakan untuk mengatasi tantangan dalam mengimplementasikan wakaf untuk tujuan
lingkungan. Dalam hal ini, penelitian ini akan menghubungkan prinsip-prinsip teologis
Islam dengan praktek praktis di lapangan, dengan mempertimbangkan konteks hukum dan
kelembagaan yang dapat mendukung atau menghambat potensi wakaf sebagai alat
keberlanjutan ekologis. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat membuka jalur
bagi kebijakan yang lebih mendukung pengelolaan sumber daya alam secara lebih efisien
dan berkelanjutan.

Tinjauan Pustaka

Ekoteologi Islam: Prinsip dan Aplikasi dalam Praktik

Ekoteologi Islam merujuk pada studi tentang hubungan antara ajaran Islam dan
tanggung jawab ekologis manusia terhadap bumi. Prinsip-prinsip dasar seperti Tawhid (Ke-
Esa-an Tuhan), Khalifah (peran manusia sebagai pemelihara bumi), dan Amanah
(kepercayaan atau amanah) membentuk kerangka teologis yang mendorong umat Islam
untuk menjaga alam (Lohlker, 2024; Mustofa et al., 2025). Tawhid, sebagai dasar utama,
mengajarkan bahwa alam semesta adalah ciptaan Tuhan dan bahwa segala yang ada di dunia
ini terhubung sebagai bagian dari satu kesatuan yang utuh, menciptakan kewajiban moral
bagi manusia untuk menjaga keseimbangan ini (Shefer-Mossnesohn, 2025; Lohlker, 2024).
Hal ini mengarah pada pengertian bahwa manusia bukanlah pemilik mutlak dari alam,
melainkan hanya pemangku amanah yang ditugaskan untuk merawat dan menjaga
kelestariannya (Z. Akhtar, 2013; Shefer-Mossnesohn, 2025).

Selain itu, konsep Khalifah menekankan bahwa setiap individu dalam Islam
memiliki tanggung jawab untuk bertindak sebagai wakil Tuhan dalam memelihara bumi.
Ini berarti bahwa setiap kerusakan terhadap lingkungan adalah pelanggaran terhadap

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 119



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

amanah yang diberikan oleh Tuhan (Aditama et al., 2023; Rakhmat, 2022) Implementasi
praktis dari prinsip ini dapat dilihat dalam berbagai inisiatif yang dijalankan oleh organisasi-
organisasi Muslim di berbagai negara (Andi Muda Purniawan, 2020; Canete et al., 2025;
Shefer-Mossnesohn, 2025). Oleh karena itu, prinsip Khalifah berfungsi sebagai dorongan
yang kuat untuk melibatkan umat Islam dalam aksi-aksi pelestarian lingkungan yang nyata
dan berkelanjutan. Dengan demikian, prinsip-prinsip ini bukan hanya menjadi dasar moral,
tetapi juga memberikan arahan bagi kebijakan lingkungan yang lebih luas (J. Akhtar, 2024;
Roshayani et al., 2018) Prinsip-prinsip ini secara langsung mendasari tindakan praktis yang
dapat mengarah pada perubahan kebijakan lingkungan yang lebih berorientasi pada
keberlanjutan dan tanggung jawab sosial.

Secara keseluruhan, ekoteologi Islam menawarkan landasan teologis yang kuat
untuk memajukan gerakan lingkungan berbasis agama yang tidak hanya menyentuh aspek
etika, tetapi juga operasionalisasi prinsip-prinsip tersebut dalam kehidupan sehari-hari
melalui kebijakan dan proyek berbasis masyarakat (Miura, 2023; Mustofa et al., 2025). Hal
ini membuktikan bahwa nilai-nilai spiritual dapat berperan penting dalam mendukung
keberlanjutan lingkungan secara praktis.

Wakaf sebagai Instrumen Keuangan untuk Keberlanjutan Lingkungan

Wakaf, sebagai instrumen keuangan Islam, memiliki sejarah panjang dalam
mendukung berbagai inisiatif sosial, termasuk pengelolaan sumber daya alam dan
keberlanjutan lingkungan. Secara tradisional, wakaf digunakan untuk mendanai proyek-
proyek publik seperti irigasi, perawatan tanah, dan penyediaan air bersih (Abdullah, 2020;
Jafar et al., 2025; Wahyuni S. et al., 2025). Pada masa lalu, wakaf ini digunakan untuk
memastikan kelangsungan berbagai layanan publik yang memiliki dampak ekologis, seperti
saluran irigasi yang menjaga kesuburan tanah dan mengatur distribusi air (Moh’d et al.,
2017; Orbay, 2012). Di era modern, konsep wakaf mulai diadaptasi untuk mendanai
proyek-proyek yang secara eksplisit bertujuan untuk melestarikan lingkungan, seperti
penghijauan dan konservasi hutan (Alam et al., 2024; Idllalene, 2021; Wirdyaningsih &
Hazna, 2021). Transformasi ini menegaskan bahwa wakaf memiliki kapasitas untuk
beradaptasi dengan kebutuhan zaman, termasuk menghadapi tantangan lingkungan yang
semakin mendesak.

Dalam beberapa tahun terakhir, konsep green waqf atau wakaf hijau mulai mendapat
perhatian besar sebagai model untuk mendanai keberlanjutan ekologis. Beberapa studi
menunjukkan bahwa pengelolaan wakaf yang berfokus pada pelestarian alam dapat
memberikan dampak jangka panjang yang signifikan dalam hal konservasi hutan dan
pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan (K. M. Ali et al., 2025; Jannah, Sarkawi,
& Othman, 2024; Restiyani et al., 2023). Penerapan konsep ini menunjukkan bahwa wakaf
dapat berfungsi sebagai alat yang mengintegrasikan aspek sosial dan eckologis, serta
memperkuat komitmen masyarakat terhadap keberlanjutan. Dengan prinsip permanen
wakaf, dana yang terkumpul tidak hanya bersifat jangka pendek, tetapi juga memberikan
manfaat berkelanjutan untuk generasi mendatang.

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 120



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Namun, meskipun potensi wakaf untuk mendanai proyek keberlanjutan sangat
besar, terdapat tantangan dalam pengelolaan dan penerapan wakaf yang efektif. Salah satu
tantangan utama adalah kurangnya transparansi dalam pengelolaan dana dan kebijakan
yang tidak selaras dengan prinsip-prinsip modern terkait keberlanjutan (Faisal et al., 2024;
Hamzah et al., 2023; Mohamed & Akande, 2025; S. Sulaiman et al., 2024). Tantangan ini
mengindikasikan bahwa meskipun potensi besar ada, implementasi yang efisien dan tepat
sangat bergantung pada pengelolaan yang baik dan kebijakan yang mendukung. Oleh
karena itu, pembaruan kelembagaan dan hukum diperlukan untuk memastikan bahwa
wakaf dapat dimanfaatkan secara maksimal dalam mendukung proyek-proyek
keberlanjutan lingkungan (K. M. Ali et al., 2025).

Secara keseluruhan, wakaf berpotensi menjadi instrumen yang sangat efektif dalam
mendanai proyek lingkungan jangka panjang, terutama dengan memanfaatkan konsep
green waqf yang kini semakin diperkenalkan dalam literatur Islam. Meskipun ada tantangan
dalam penerapannya, pengelolaan yang lebih baik dan pembaruan kebijakan dapat
mengubah wakaf menjadi alat yang sangat efektif dalam mendukung keberlanjutan
lingkungan. Dengan demikian, jika tantangan tersebut diatasi, wakaf dapat menjadi pilar
penting dalam menciptakan keberlanjutan ekologis yang lebih luas di dunia Muslim.

Integrasi Teologi dan Keuangan Sosial Islam dalam Proyek Keberlanjutan
Ekologis

Integrasi antara ekoteologi Islam dan mekanisme keuangan sosial seperti wakaf
memberikan kerangka yang kuat untuk mengatasi tantangan keberlanjutan lingkungan.
Seperti yang telah dibahas sebelumnya, ajaran Islam memberikan panduan moral yang jelas
mengenai bagaimana manusia seharusnya berinteraksi dengan alam. Namun, untuk
mewujudkan visi tersebut dalam skala yang lebih besar, diperlukan dukungan dari
mekanisme keuangan yang berkelanjutan, yang salah satunya adalah wakaf (Yusof, 2024;
Zain et al., 2024). Integrasi ini menawarkan solusi yang relevan dengan prinsip Islam yang
mengedepankan keseimbangan ekosistem dan keberlanjutan alam.

Penggunaan wakaf dalam konteks keberlanjutan lingkungan tidak hanya
mengandalkan aspek moral, tetapi juga membutuhkan pendekatan yang sistematis dalam
hal pengelolaan dan alokasi dana. Dalam hal ini, model-model seperti cash wakaf dan
productive wakaf mulai diperkenalkan untuk memastikan bahwa dana yang dihimpun
dapat dimanfaatkan secara efektif untuk tujuan konservasi dan keberlanjutan (Afroz et al.,
2019; Apriantoro & Septianozakia, 2024; Fauziah & Kassim, 2022). Selain itu, integrasi
wakaf dengan teknologi finansial, seperti crowdfunding, membuka peluang baru untuk
memperluas basis pendanaan dan memastikan keberlanjutan proyek-proyek hijau (Azganin
et al., 2021). Pendekatan ini menciptakan ruang untuk inovasi dalam pendanaan yang
mendukung upaya pelestarian lingkungan secara inklusif dan efisien.

Integrasi antara prinsip-prinsip ekoteologi Islam dan mekanisme keuangan sosial
seperti wakaf memberikan dasar yang kuat untuk menciptakan solusi jangka panjang
terhadap masalah lingkungan. Meskipun ada tantangan dalam penerapannya, kombinasi
antara teori ekoteologi, praktik pengelolaan keuangan, dan pembaruan kelembagaan
memberikan potensi besar dalam mewujudkan keberlanjutan ekologis melalui prinsip-

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 121



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

prinsip Islam (Mustofa et al., 2025; Dirie et al., 2023; Akhtar, 2024). Dengan adanya
reformasi dan integrasi yang tepat, wakaf dapat menjadi instrumen yang sangat efektif
dalam menciptakan masa depan yang lebih hijau dan berkelanjutan.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan Narrative Review untuk mengkaji hubungan

antara ekoteologi Islam dan wakaf sebagai instrumen keberlanjutan lingkungan.
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengintegrasikan berbagai
temuan dari berbagai sumber yang relevan dan menyusun suatu narasi yang komprehensif
mengenai topik yang sedang diteliti. Metode ini sangat sesuai untuk menjelaskan
keterkaitan konsep-konsep yang bersifat teologis dan praktis, serta mengidentifikasi celah
dalam literatur yang ada. Fokus utama dari penelitian ini adalah untuk memahami
bagaimana wakaf sebagai alat keuangan Islam dapat diterapkan dalam mendukung inisiatif
lingkungan berkelanjutan, dengan menggunakan Boolan Search di database Scopus yang
menggabungkan kata kunci “Ekoteologi”, “Islamic Endowment”, dan “Waqf”.

Desain Penelitian: Narrative Review

Narrative review adalah jenis penelitian yang bertujuan untuk menyajikan tinjauan
komprehensif mengenai suatu topik dengan mengumpulkan, menganalisis, dan
mensintesis hasil-hasil penelitian yang ada. Dalam penelitian ini, narrative review digunakan
untuk mengidentifikasi, merangkum, dan menghubungkan berbagai sumber yang berkaitan
dengan ekoteologi Islam, wakaf, dan penggunaan Islamic Endowment dalam konteks
keberlanjutan ekologis. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali berbagai
perspektif teologis dan praktis yang ada, serta menyajikan hubungan antara konsep-konsep
tersebut dalam suatu narasi yang terstruktur.

Strategi Pencarian Literatur

Proses pencarian literatur dilakukan menggunakan database Scopus, salah satu basis
data ilmiah terkemuka yang menyediakan akses ke jurnal-jurnal bereputast tinggi. Pencarian
literatur difokuskan pada kata kunci yang relevan dengan topik penelitian ini, yaitu
“Ekoteologi”, “Islamic Endowment”, dan “Waqf”. Pencarian menggunakan Boolean Search
dilakukan dengan mengkombinasikan kata kunci tersebut, yang bertujuan untuk
mendapatkan hasil yang spesifik dan relevan dengan topik yang diteliti. Dalam pencarian
ini, digunakan operator AAND dan OR untuk memperluas cakupan penelitian namun tetap
mempertahankan relevansi. Sebagai contoh, kombinasi pencarian “Ekoteologi AND
Islamic Endowment” akan menghasilkan literatur yang membahas hubungan antara ajaran
ekoteologi dalam Islam dengan mekanisme endowment. Sedangkan pencarian “Ekoteologi
AND Wagqgf” akan lebih fokus pada bagaimana wakaf dapat berperan dalam mendanai
inisiatif berbasis ekoteologi.

Kriteria Inklusi dan Eksklusi

Literatur yang akan dimasukkan dalam kajian ini harus memenuhi beberapa kriteria
inklusi yang telah ditentukan untuk memastikan relevansi dan kualitas data yang digunakan.
Kriteria inklusi tersebut adalah sebagai berikut: 1) Artikel yang dipublikasikan dalam jurnal
yang terindeks oleh Scopus. 2) Artikel yang membahas topik mengenai ekoteologi Islam,

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 122



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

wakaf, atau Islamic Endowment dalam konteks keberlanjutan lingkungan. 3) Artikel yang
diterbitkan dalam rentang waktu 10 tahun terakhir untuk memastikan bahwa informasi
yang digunakan terkini dan relevan dengan perkembangan terbaru dalam bidang ini. 3)
Artikel yang menggunakan metodologi yang jelas dan valid, baik berupa studi empiris
maupun kajian teoretis. Sebaliknya, artikel yang tidak memenuhi kriteria ini akan
dikeluarkan dari analisis. Kriteria eksklusi termasuk:

Prosedur Seleksi dan Analisis Data

Proses seleksi dimulai dengan menilai judul dan abstrak dari artikel yang ditemukan
dalam pencarian awal. Artikel yang relevan dengan kriteria inklusi akan dipilih untuk dibaca
secara lengkap. Selanjutnya, peneliti akan mengkodekan artikel-artikel tersebut berdasarkan
tema utama yang muncul, seperti prinsip-prinsip ekoteologi Islam, aplikasi wakaf dalam
proyek lingkungan, dan hubungan antara Islamic Endowment dan keberlanjutan ekologis.

Proses analisis data dilakukan dengan menyaring informasi dari berbagai artikel
yang relevan dan mengidentifikasi pola atau temuan yang sering muncul. Analisis tematik
ini bertujuan untuk merangkum kontribusi utama dari literatur yang ada dan memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang potensi wakaf sebagai instrumen dalam
mendanai proyek-proyek keberlanjutan lingkungan. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti untuk mengidentifikasi kesenjangan dalam literatur yang ada, serta memberikan
rekomendasi untuk penelitian di masa depan.

Sintesis dan Penyajian Hasil

Hasil dari analisis literatur akan disajikan dalam bentuk sintesis yang
menggambarkan hubungan antara wakaf, ekoteologi Islam, dan keberlanjutan lingkungan.
Sintesis ini akan memberikan gambaran yang komprehensif mengenai bagaimana konsep-
konsep Islam dapat diterapkan dalam kebijakan dan tindakan nyata untuk menjaga
kelestarian alam. Dengan menggunakan pendekatan naratif, peneliti akan menyusun narasi
yang menghubungkan berbagai temuan yang ada, serta menyarankan solusi untuk
mengatasi tantangan yang dihadapi dalam penerapan wakaf untuk keberlanjutan ekologis.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
Implementasi Wakaf dalam Konservasi Lingkungan

Salah satu temuan utama dari penelitian ini adalah pemahaman yang lebih
mendalam mengenai penerapan wakaf dalam proyek-proyek konservasi lingkungan. Secara
historis, wakaf telah digunakan untuk mendanai berbagai infrastruktur sosial dan publik,
seperti sekolah, rumah sakit, dan irigasi. Namun, dalam beberapa dekade terakhir, konsep
green waqf atau wakaf hjjan mulai diperkenalkan sebagai solusi inovatif untuk mendanai
proyek-proyek yang berfokus pada keberlanjutan lingkungan (Duasa & Munir, 2025;
Mahsun et al., 2022). Hal ini menunjukkan bahwa wakaf tidak hanya terbatas pada aspek
sosial dan pendidikan, tetapi juga dapat digunakan untuk melestarikan dan merestorasi
lingkungan. Konsep ini telah berkembang di berbagai negara, terutama di Indonesia, di
mana beberapa proyek penghijauan dan konservasi hutan didanai melalui wakaf,
memberikan kontribusi nyata dalam memperbaiki kualitas lingkungan (Jannah, Sarkawi, &
Othman, 2024; Umam et al,, 2024). Penerapan wakaf dalam konservasi lingkungan

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 123



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

menunjukkan potensi besar untuk mendukung keberlanjutan ekologis, menciptakan sinergi
antara nilai-nilai agama dan pelestarian alam untuk dampak positif jangka panjang.

Sebagai contoh, proyek penghijauan yang didanai oleh wakaf di kawasan Bogor, Indonesia,
telah berhasil mengembalikan sebagian lahan yang sebelumnya terdegradasi menjadi hutan
yang berfungsi sebagai penyerap karbon, pelindung keanekaragaman hayati, dan pengatur
aliran air (K. Ali & Kassim, 2021; Jannah, Sarkawi, Othman, et al., 2024; Restiyani et al.,
2023). Proyek semacam ini menunjukkan bagaimana dana wakaf dapat digunakan untuk
mendanai kegiatan konservasi jangka panjang yang memberikan manfaat ekologis
berkelanjutan. Dana yang dialokasikan melalui wakaf memiliki karakter permanen, yang
artinya dapat memberikan pendanaan yang stabil tanpa tergantung pada dana tahunan atau
sumber eksternal yang fluktuatif, yang sering kali menjadi kendala dalam proyek konservasi
jangka panjang (K. M. Ali et al., 2025).

Dalam analisis literatur, ditemukan bahwa wakaf dapat memberikan dampak yang
signifikan dalam mendanai proyek-proyek ramah lingkungan, terutama ketika digunakan
dalam model green waqf yang berfokus pada konservasi tanah dan penghijauan hutan.
Beberapa studi menunjukkan bahwa implementasi wakaf dalam proyek-proyek semacam
ini menghasilkan layanan ekosistem yang terukur, seperti penyerapan karbon, perlindungan
keanekaragaman hayati, dan pengelolaan daerah aliran sungai (K. Ali & Kassim, 2021;
Duasa & Munir, 2025; Mohamed & Akande, 2025). Di sisi lain, analisis tentang potensi
pasar karbon dan wakaf menunjukkan bahwa wakaf juga dapat dimanfaatkan untuk
berpartisipasi dalam perdagangan karbon, yang memberikan potensi pendapatan
berkelanjutan untuk proyek-proyek lingkungan, meskipun terdapat tantangan teknis dan
doktrinal terkait dengan penerapan wakaf dalam pasar karbon (K. M. Ali et al., 2025).
Dengan demikian, meskipun potensi pasar karbon melalui wakaf sangat besar, hal ini
memerlukan persyaratan seperti kepemilikan tanah yang sah, kapasitas pengawasan yang
memadai, dan kejelasan fatwa yang mendukung.

Selain itu, wakaf juga berperan dalam melindungi sumber daya air dan konservasi
ekosistem air, yang sangat penting dalam konteks perubahan iklim dan pengelolaan air
bersih. Beberapa proyek yang didanai melalui wakaf di daerah-daerah yang terdampak
kekeringan atau krisis air berhasil menyediakan infrastruktur untuk pengelolaan air yang
lebih efisien, seperti sistem irigasi, perlindungan daerah tangkapan air, dan pemeliharaan
saluran air yang sudah ada (Celik et al, 2024; Khalfan & Ogura, 2012b). Sejarah
menunjukkan bahwa wakaf juga telah digunakan untuk mendanai pengelolaan air di negara-
negara Muslim, dengan keberhasilan yang dapat dijadikan model untuk proyek-proyek
serupa di masa depan (Abdel Moshin, 2025; van Berkel, 2017).

Dalam konteks perkotaan, wakaf telah berperan penting dalam penyediaan ruang
hijau dan pelestarian warisan budaya yang terkait dengan taman dan bangunan bersejarah.
Di beberapa kota, wakaf digunakan untuk mendanai pemeliharaan taman kota dan
pemulihan taman bersejarah yang berfungsi sebagai ruang terbuka hijau yang memberikan
manfaat ekologis, seperti penyerapan karbon dan pengurangan polusi udara. Sebagai
contoh, di Zanzibar, wakaf telah digunakan untuk mendanai pemeliharaan kompleks

bersejarah dan ruang hijau yang mengelilinginya, yang tidak hanya melestarikan warisan

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 124



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

budaya, tetapi juga memberikan manfaat lingkungan seperti mitigasi perubahan iklim dan
pengurangan polusi udara (Khalfan & Ogura, 2012a; Moh’d et al., 2017; Oberauer, 2008).
Proyek serupa juga diterapkan di beberapa masjid dan lembaga keagamaan di kota-kota
besar, yang menggunakan wakaf untuk mendanai inisiatif ramah lingkungan, seperti
pembangunan masjid hijau dan taman-taman kota yang mendukung keberlanjutan
lingkungan (Abu-Dayyeh, 2006; Purisari et al., 2017). Penerapan wakaf dalam konteks
perkotaan berperan penting dalam penyediaan ruang hijau dan pelestarian warisan budaya,
memberikan manfaat ekologis seperti penyerapan karbon dan pengurangan polusi udara,
sambil menjaga warisan sejarah.

Model green waqf yang berbasis pada kehutanan produktif juga menunjukkan hasil
yang positif dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat, sekaligus menjaga kelestarian
alam. Dalam proyek-proyek wakaf berbasis agroforestry dan pertanian berkelanjutan, dana
yang dikelola melalui wakaf digunakan untuk mendanai kegiatan yang mendukung
ketahanan pangan dan keberlanjutan ekosistem (Ali Azizan et al., 2022; Azizan, Muhamat,
Syed Alwi, et al., 2021; Sukmana et al., 2024). Beberapa studi menunjukkan bahwa model
wakaf produktif ini tidak hanya membantu dalam pelestarian lingkungan, tetapi juga
memberikan manfaat sosial bagi masyarakat dengan meningkatkan pendapatan mereka
melalui usaha pertanian berkelanjutan dan pengelolaan sumber daya alam secara bijaksana
(Afroz et al., 2019). Penelitian ini menunjukkan bahwa jika dikelola dengan baik, wakaf
produktif dapat menjadi model yang sangat efektif dalam menggabungkan keberlanjutan
lingkungan dengan pemberdayaan ekonomi lokal.

Meskipun demikian, hasil penelitian ini juga mengungkapkan adanya hambatan
yang signifikan dalam implementasi wakaf untuk proyek-proyek lingkungan. Salah satu
hambatan utama adalah kurangnya kerangka hukum yang jelas terkait dengan pengelolaan
wakaf dalam konteks lingkungan. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa ketidakjelasan
mengenai hak pengelolaan tanah dan kewajiban pengelolaan dapat menghambat
penggunaan wakaf secara efektif dalam konservasi lingkungan (Azmi et al., 2022; Fahmi et
al., 2018; Harun et al.,, 2017; A. A. B. Sulaiman & Zainuddin, 2023). Oleh karena itu,
penyelesaian terhadap masalah hukum dan transparansi pengelolaan sangat penting untuk
memastikan efektivitas wakaf dalam mendukung proyek lingkungan.

Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun ada berbagai
tantangan, wakaf memiliki potensi besar untuk mendanai proyek-proyek keberlanjutan
lingkungan yang dapat memberikan manfaat jangka panjang bagi masyarakat dan
ckosistem. Dengan pengelolaan yang tepat, wakaf dapat menjadi instrumen yang efektif
dalam mendanai konservasi alam, pengelolaan sumber daya air, dan penyediaan ruang hijau
di perkotaan. Untuk memaksimalkan potensi ini, dibutuhkan reformasi kelembagaan dan
penguatan kapasitas pengelola wakaf yang dapat memastikan bahwa dana yang tersedia
digunakan secara efektif dan efisien untuk tujuan lingkungan. Dengan perbaikan
pengelolaan dan kebijakan, wakaf dapat menjadi pilar utama dalam mendanai proyek-
proyek keberlanjutan lingkungan yang berkelanjutan.

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 125



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Sinergi antara Ekoteologi Islam dan Wakaf dalam Pengelolaan Keberlanjutan

Sinergi antara ekoteologi Islam dan wakaf merupakan temuan penting dalam
penelitian ini, yang menunjukkan potensi besar dari penggabungan prinsip-prinsip agama
dengan solusi untuk keberlanjutan ekologis. Ekoteologi Islam memberikan dasar teologis
yang kuat untuk mengintegrasikan ajaran agama dengan tindakan lingkungan yang
berkelanjutan. Konsep dasar dalam ekoteologi Islam mengajarkan bahwa manusia adalah
khalifah (pemangku amanah) di bumi, yang berarti mereka memiliki tanggung jawab untuk
menjaga dan merawat alam sebagai bagian dari kewajiban religius mereka. Tanggung jawab
ini tertuang dalam banyak ayat Al-Qur’an dan hadits yang menckankan pentingnya
melestarikan alam sebagai bentuk ibadah kepada Tuhan. Dalam perspektif Islam,
melindungi alam adalah bagian dari kewajiban spiritual, dan bukan sekadar kewajiban sosial
atau budaya (Ibrahim et al., 2024; Rakhmat, 2022). Dengan demikian, ajaran Islam tidak
hanya berbicara tentang tanggung jawab sosial terhadap sesama manusia, tetapi juga
terhadap alam yang meliputi seluruh ekosistem. Konsep ini mendorong umat Islam untuk
menjaga keseimbangan alam, yang dikenal dengan istilah mizan (keseimbangan kosmis),
serta menghindari eksploitasi berlebihan terhadap sumber daya alam yang dapat merusak
keseimbangan tersebut (Roshayani et al., 2018).

Salah satu instrumen yang sangat relevan dalam konteks ini adalah wakaf, yang
merupakan sistem keuangan sosial dalam Islam yang dikelola secara permanen dan
didedikasikan untuk tujuan-tujuan sosial dan agama. Dalam kaitannya dengan ekoteologi,
wakaf menyediakan solusi jangka panjang yang berkelanjutan dalam mendanai berbagai
inisiatif lingkungan, seperti penghijauan, konservasi hutan, dan pengelolaan sumber daya
air. Penelitian menunjukkan bahwa model green wagf, yang menggabungkan prinsip Islam
dengan tujuan keberlanjutan ekologis, semakin mendapat perhatian sebagai alat pendanaan
yang dapat digunakan untuk mendukung proyek-proyek yang berfokus pada pelestarian
alam (Mahsun et al, 2022; Md Zabri, 2024; Mohamed & Akande, 2025). Dengan
menggunakan wakaf untuk mendanai proyek-proyek ekologis, umat Islam juga berperan
aktif dalam menjaga keberlanjutan alam sebagai bagian dari tanggung jawab moral.

Selain itu, penelitian ini juga mengungkapkan bahwa sinergi antara ekoteologi Islam
dan wakaf dapat memperkuat pemahaman masyarakat mengenai pentingnya keberlanjutan
ekologis dalam perspektif agama. Proyek-proyek wakaf yang mendanai penghijauan atau
konservasi hutan, misalnya, tidak hanya berfokus pada pelaksanaan proyek itu sendiri tetapi
juga pada pendidikan dan penyuluhan masyarakat tentang nilai-nilai Islam yang mendasari
keberlanjutan ekologis. Sebagai contoh, beberapa program pendidikan yang didanai oleh
wakaf telah berhasil mengedukasi masyarakat mengenai prinsip-prinsip ekoteologi, yang
menekankan hubungan harmonis antara manusia dan alam (Roshayani et al., 2018; Shefer-
Mossnesohn, 2025). Program semacam ini melibatkan masyarakat dalam kegiatan yang
mengarah pada perubahan pola pikir dan kebiasaan mereka dalam menjaga lingkungan,

serta memperkenalkan ajaran Islam tentang pengelolaan sumber daya alam yang bijaksana
dan adil.

Lebih lanjut, beberapa studi menunjukkan bahwa penerapan wakaf dalam

ekoteologi juga melibatkan aspek-aspek ekonomi yang mendalam. Misalnya, di Indonesia,

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 126



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

beberapa lembaga telah memanfaatkan wakaf untuk mendanai proyek-proyek hijau seperti
reboisasi dan konservasi tanah. Proyek-proyek ini tidak hanya mendukung pelestarian alam
tetapi juga memberikan manfaat sosial bagi masyarakat lokal, seperti menciptakan lapangan
pekerjaan dan meningkatkan kualitas hidup mereka. Di beberapa daerah, wakaf telah
berperan dalam mendanai proyek-proyek green infrastructure, yang berfokus pada
pembangunan infrastruktur hijau, seperti taman kota dan ruang terbuka hijau yang tidak
hanya meningkatkan kualitas udara tetapi juga menciptakan tempat yang ramah lingkungan
bagi masyarakat (Mohamed & Akande, 2025; Saputra et al., 2025).

Penelitian ini memberikan bukti yang kuat bahwa pengintegrasian ekoteologi Islam
dengan mekanisme keuangan sosial seperti wakaf dapat menghasilkan solusi yang efektif
dalam mendukung keberlanjutan lingkungan. Penggunaan wakaf untuk tujuan ekologis
memungkinkan terciptanya pengelolaan sumber daya alam yang berkelanjutan, serta
memperkuat nilai-nilai agama yang menekankan tanggung jawab umat manusia terhadap
alam. Sinergi ini tidak hanya dapat menciptakan solusi praktis yang terukur tetapi juga
memberikan kerangka moral yang kuat untuk mendorong tindakan ekologis yang berbasis
pada prinsip-prinsip agama yang luhur (K. M. Ali et al., 2025; Mustofa et al., 2025). Oleh
karena itu, penelitian ini menekankan pentingnya pengembangan lebih lanjut dalam
integrasi antara ekoteologi Islam dan wakaf untuk menghadapi tantangan ekologis global
yang semakin mendesak.

Hambatan dalam Penerapan Wakaf untuk Keberlanjutan Lingkungan

Walaupun wakaf memiliki potensi besar dalam mendanai proyek-proyek
keberlanjutan lingkungan, penelitian ini mengidentifikasi beberapa hambatan utama dalam
penerapannya. Salah satu hambatan terbesar adalah kurangnya kerangka hukum dan
kelembagaan yang jelas mengenai pengelolaan wakaf untuk tujuan lingkungan. Meskipun
wakaf telah digunakan untuk berbagai inisiatif sosial, pengelolaannya dalam konteks
lingkungan masih terbatas dan sering kali terhambat oleh kurangnya pemahaman tentang
cara mengelola dana wakaf secara efektif untuk proyek-proyek ekologis (J. Akhtar, 2024;
K. M. Ali et al., 2025). Sebagian besar lembaga yang terlibat dalam pengelolaan wakaf
belum memiliki kapasitas atau pengetahuan yang cukup mengenai keberlanjutan
lingkungan, yang mengarah pada pengelolaan yang kurang optimal.

Studi literatur menunjukkan bahwa hambatan kelembagaan juga dapat diperburuk
oleh faktor-faktor eksternal seperti keterbatasan dana, kurangnya koordinasi antar lembaga,
dan ketidakjelasan kebijakan publik yang mendukung inisiatif berbasis wakaf (Al-Daihani
et al., 2023; Dirie et al., 2023; Faisal et al., 2024). Dalam banyak kasus, meskipun dana yang
terkumpul melalui wakaf cukup besar, distribusinya sering kali terhambat oleh kurangnya
koordinasi antara lembaga-lembaga yang terlibat dalam proyek tersebut. Ini menyebabkan
tumpang tindih atau bahkan pemborosan dana yang bisa digunakan untuk tujuan
keberlanjutan yang lebih besar (Faisal et al., 2024; Restiyani et al., 2023). Sebagai contoh,
beberapa proyek yang didanai oleh wakaf untuk penghijauan atau konservasi hutan
seringkali tidak mendapatkan dukungan yang diperlukan dari kebijakan pemerintah atau
kelembagaan yang lemah, menghambat inisiatif tersebut untuk mencapai tujuannya.

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 127



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Selain itu, meskipun proyek berbasis wakaf memiliki potensi besar dalam mendanai
keberlanjutan lingkungan, mereka seringkali terhambat oleh ketidakjelasan kebijakan
hukum yang mengatur peran wakaf dalam konteks lingkungan. Meskipun banyak negara
Muslim telah memiliki sistem hukum terkait wakaf, peraturan yang ada tidak selalu jelas
atau tidak memadai untuk mendukung inisiatif berbasis lingkungan. Beberapa studi
menunjukkan bahwa, tanpa adanya klarifikasi hukum mengenai bagaimana wakaf dapat
digunakan untuk mendanai proyek-proyek keberlanjutan ekologis, banyak lembaga yang
enggan berinvestasi dalam proyek-proyek semacam itu karena potensi risiko hukum atau
ketidakpastian (J. Akhtar, 2024; K. M. Ali et al.,, 2025). Selain itu, wakaf sering kali
tethambat oleh regulasi yang membatasi atau tidak memungkinkan alokasi dana untuk
tujuan lingkungan tertentu, seperti pengelolaan sumber daya alam atau penghijauan, yang
mengurangi dampak positif yang dapat dihasilkan oleh dana wakaf tersebut.

Untuk itu, kebijakan reformasi yang memungkinkan aliran dana lebih besar ke
proyek-proyek lingkungan yang didanai melalui wakaf harus mencakup legalitas yang lebih
jelas, sistem pelaporan yang lebih transparan, dan penguatan kapasitas pengelola.
Kolaborasi antara lembaga keuangan Islam, pemerintah, dan sektor swasta juga sangat
penting dalam memastikan keberhasilan jangka panjang dari proyek-proyek berbasis wakaf
ini (Azmi et al., 2022; Hisham & Suhaimi, 2017). Dengan menciptakan kerangka hukum
yang kuat, meningkatkan kapasitas pengelola, dan memastikan transparansi yang lebih baik,
wakaf dapat menjadi instrumen yang lebih efektif dalam mendanai proyek-proyek
keberlanjutan lingkungan di masa depan.

Kesimpulan
Penelitian ini menunjukkan bahwa wakaf memiliki potensi besar sebagai instrumen

keuangan Islam dalam mendukung keberlanjutan lingkungan melalui pengembangan green
waqfyang berfokus pada penghijauan, konservasi hutan, dan pengelolaan sumber daya alam
secara berkelanjutan. Prinsip permanensi wakaf menjadikannya sumber pendanaan jangka
panjang yang efektif, sementara integrasinya dengan ckoteologi Islam memperkuat
landasan moral dan spiritual dalam mendorong kesadaran ckologis umat. Meskipun
demikian, implementasi wakaf lingkungan masih menghadapi berbagai tantangan,
terutama terkait transparansi pengelolaan, kepastian regulasi, dan kapasitas kelembagaan
nazhir, sehingga diperlukan penguatan kebijakan, reformasi kelembagaan, serta
pemanfaatan teknologi untuk meningkatkan akuntabilitas. Mengingat keterbatasan
penelitian ini yang masih bersifat kajian literatur, penelitian selanjutnya disarankan untuk
mengembangkan studi empiris, mengkaji kerangka regulasi lokal, serta mengeksplorasi
pemanfaatan platform digital dan potensi keterkaitan wakaf dengan pembiayaan berbasis

karbon guna memperkuat peran wakaf dalam mendukung keberlanjutan lingkungan.

Daftar Pustaka
Abdel Moshin, M. 1. A. (2025). Wagqf empowering sustainable water (pp. 29-46). Taylor and

Francis. https://doi.org/10.4324/9781003519218-3

Abdullah, M. (2018). Wagqf, Sustainable Development Goals (SDGs) and maqasid al-
shariah.  International  Journal — of  Social — Economics, — 45(1),  158-172.
https://doi.org/10.1108/IJSE-10-2016-0295

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 128



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Abdullah, M. (2020). Classical waqf, juristic analogy and framework of awqaf doctrines.
ISRA  International — Jowrnal — of  Islamic  Finance, 12(2),  281-296.
https://doi.org/10.1108/1JIF-07-2019-0102

Abu-Dayyeh, N. (2006). Prospects for historic neighborhoods in atypical Islamic cities:
The view from Amman, Jordan. Habitat International, 30(1), 46-60.
https://doi.org/10.1016/j.habitatint.2004.06.003

Aditama, A., Muthohirin, N., & Rafliyanto, M. (2023). Analyzing Ecotheology from The
Perspective of Islam and Christianity. Progresiva : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Isiam,
12(01), 131-152. https://doi.org/10.22219/progresiva.v12i01.27291

Afroz, R., Muhibbullah, M., & Morshed, M. N. (2019). Factors affecting the intention of
the rice farmers to adopt the integrated cash Wagqf environmental protection model:
An empirical study in kedah Malaysia. Journal of Asian Finance, Economics and Business,
6(4), 189-199. https://doi.org/10.13106/jafeb.2019.vol6.n04.189

Ahmad, Z. A., & Rusdianto, R. (2020). Impact of Transparency and Accountability on
Trust and Intention to Donate Cash Wagqf in Islamic Microfinance Institutions.
Shirkah Journal of Economics and Business, 5(2), 197.
https://doi.org/10.22515/shirkah.v5i2.317

Akhtar, ]. (2024). Wagf-based environmental initiatives: Collaborative partnerships with government for
sustainable development (pp. 177-206). IGI Global. https://doi.org/10.4018/979-8-
3693-6265-5.ch009

Akhtar, Z. (2013). Charitable Trusts and Waqfs: Their Parallels, Registration Process, and
Tax Reliefs in the United Kingdom. Statute Law Review, 34(3), 281-295.
https://doi.org/10.1093/slt/hms045

Alam, A., Nashiruddin, A., Bafana, F. A., Bashir, M. S., & Alimusa, L. O. (2024).
Implementing Waqf Forests in Indonesia: A SWOT and Internal-External Factor
Evaluation Analysis. International Journal of Environmental Impacts, 7(3), 475-483.
https://doi.org/10.18280/1jei.070309

Al-Daihani, M., Dirie, K. A., Alam, Md. M., & Abdullah, A. S. (2023). Business Process
Model for “Crowdfunding Cash Waqf Model.” Journal of Islamic Accounting and Business
Research, 16(1), 147-169. https://doi.org/10.1108/jiabr-02-2023-0046

Ali Azizan, N., Muhamat, A. A., Syed Alwi, S. F., Ali, H., & Abdullah, A. Q. C. (2022).
Revitalising Waqf (endowment) lands for agribusiness: potentials of the anchor
company models. Journal of Agribusiness in Developing and Emerging Economies, 12(3),
345-370. https://doi.org/10.1108/JADEE-05-2021-0128

Ali, K., & Kassim, S. F. B. M. (2021). Development of Waqf Forest in Indonesia: The
SWOT-ANP Analysis of Bogor Waqf Forest Program by Bogor Waqf Forest
Foundation. Jurnal Manajemen Hutan Tropika (Journal of Tropical Forest Management),
27(2), 89-99. https://doi.org/10.7226/jtfm.27.2.89

Ali, K. M., Tanjung, H., Sukmana, R., Jannah, M., & Mustaqimah, M. (2025). Integrating
Wagqf-Based Forests and Carbon Trading: Opportunities, Challenges, and Strategies
in Indonesia. Jurnal Sylva Lestari, 13(2), 485-499.
https://doi.org/10.23960/jsl.v13i2.1111

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 129



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Andi Muda Purniawan, Y. (2020). Ecotheology Menurut Seyyed Hossein Nasr dan Sallie
McFague. Jurnal Teologi, 9(1), 69—84. https://doi.org/10.24071/jt.v9i1.2040

Apriantoro, M. S., & Septianozakia, S. (2024). The Potential of Productive Waqf: Research
Stream and Future Direction. Pakistan Journal of Life and Social Sciences, 22(1), 1291—
1306. https://doi.org/10.57239/PJLSS-2024-22.1.0087

Ashfahany, A. E., Jihad, M. R., Kurniawati, N. N., Hidayat, S., & Mustofa, T. A. (2024).
Balanced scorecard approach to measuring the performance of a non-profit
organization: Case study on a Waqf-based Pesantren in Indonesia. Problems and
Perspectives n Management, 22(2), 600-614.
https://doi.org/10.21511/ppm.22(2).2024.47

Awang, M. B., Hamid, N. A, Ismail Nawang, I., & Mohd Yusob, M. Y. (2017). Maqasidic
approach in the management of Waqf property: A study with reference to Malaysian
contemporary issues. Pertanika Journal of Social Sciences and Humanities, 25(Special
Issue), 301-308. https:/ /www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85036638214&partner]D=40&md5=0e7b0e5221dddce5bf04255951a22c45

Azganin, H., Kassim, S., & Sa’ad, A. A. (2021). Proposed waqf crowdfunding models for
small farmers and the required parameters for their application. Islamic Economic
Studies, 29(1), 2-17.

Azizan, N. A., Muhamat, A. A., Alwi, S. F. S.; Ali, H., & Abdullah, A. Q. C. (2021).
Revitalising <i>Waqf</I> (Endowment) Lands for Agribusiness: Potentials of the
Anchor Company Models. Journal of Agribusiness in Developing and Emerging Economies,
12(3), 345-370. https://doi.org/10.1108 /jadee-05-2021-0128

Azizan, N. A., Muhamat, A. A., Syed Alwi, S. F. S., Ali, H., Jaafar, M. N., & Jusoh, N. H.
(2021). Agribusiness as the solution for the underutilized waqf lands: A viewpoint
from the waqf administrators.  Planning ~ Malaysia,  19(3),  295-300.
https://doi.org/10.21837/PM.V19117.1007

Azmi, A. S. M., Hanif, N. R., & Mahamood, S. M. (2022). Mitigating the Structural
Governing Challenges for Waqf LLandDevelopment in Malaysia Through Special
Property Development Entity (SPDE). IOP Conference Series: Earth and Environmental
Science, 1067(1). https://doi.org/10.1088/1755-1315/1067/1/012087

Canete, J.]. O., Daton, E. M. G., & Ching, G. (2025). Reimagining Ecofeminism: Religious
Hermeneutics and Ecotheology as Conceptual Tools for Intergenerational Climate
Ethics. Religions, 16(4), 501. https://doi.org/10.3390/1el16040501

Celik, S., Luke, C., & Roosevelt, C. H. (2024). Ottoman Lakes and Fluid Landscapes:
Environing, Wetlands and Conservation in the Marmara Lake Basin, Circa 1550—
1900. Environment and History, 30(1), 53-76.
https://doi.org/10.3197/096734022X16470180631460

Dirie, K. A., Alam, Md. M., & Maamor, S. (2023). Islamic Social Finance for Achieving
Sustainable Development Goals: A Systematic Literature Review and Future
Research Agenda. International Journal of Ethics and  Systems, 40(4), 676—698.
https://doi.org/10.1108/ijoes-12-2022-0317

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 130



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Duasa, J., & Munir, M. (2025). Green Waqf and Sustainable Development: Cases in Malaysia and
Indonesia (Pp- 508-541). Taylor and Francis.
https://doi.org/10.4324/9781003518617-26

Wahyuni S., E., Zainuddin, u., Nirwan, F., & Yuletri, M. (2025). Digital Waqf: Innovation
or Distortion of the Classic Waqf Concept? Petita: Jurnal Kajian lmn Hukum Dan
Syariah, 10(1), 351-370. https://doi.org/10.22373 /petita.v10i1.755

Fahmi, A., Sugiarto, E., Winarno, A., Sumpeno, S., & Hery Purnomo, M. H. (2018). Waqf
lands assets classification based on productive value for business development using Naive bayes.
622—626. https://doi.org/10.1109/ISRITI.2018.8864489

Faisal, F., Mu’in, F., Edy, R. N, Indra, G. L., & Santoso, R. S. (2024). Strengthening the
National Waqf Ecosystem Through Legal Reform: An Analysis of Waqf Issues in
the Provinces of Lampung and South Sumatra. .A/-Istinbath Jurnal Hukum Islan, 9(1),
81. https://doi.org/10.29240/jhi.v9i1.9320

Fauziah, N. N., & Kassim, S. (2022). Cash Waqf Model for Social Enterprise to Achieve
Sustainable Development Goals in Indonesia. _AlMuzara Ab, 95-105.
https://doi.org/10.29244 /jam.specialissue2022.95-105

Hamzah, M. T. M., Sulaiman, S., Kamaruddin, M. I. H., & Hasan, A. (2023). Applications
of Waqf-Featured Fund in the Malaysian Islamic Fund Management Industry: A
Comparative  Study.  Global  Journal — Al-Thaqafab, 13(1),  90-118.
https://doi.org/10.7187/GJAT072023-7

Harun, N., Hamid, N. A., Salleh, K., & Bidin, A. (2017). Acquisition of Wagqf lands by the
state authority: A case study of land acquisition in Terengganu. Pertanika Journal of
Social Sciences and Humanities, 25(Special Issue), 281-292.
https:/ /www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-
85036617706&partnerID=40&md5=bfe9{f117d66200ecf6684e63b20e19¢

Hassanain, K. M. (2019). Wagqf Resource Mobilization for Poverty Alleviation Based on Magasid
Framework ~ (Vol. 1, pp. 243-265). Springer International Publishing.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-18445-2_12

Hisham, Y., & Suhaimi, N. H. (2017). Investigating Awqaf Management, Accounting and
Investment Practices in Malaysia: The Case of a State Religious Institution. Global
Journal Al-Thagafabh, 7(1), 59-70. https://doi.org/10.7187/gjat12720170701

Ibrahim, I., Abdul Razak, T. R. A., Asmawi, M. Z., & Sarkawi, A. A. (2024). Environmental
Conservation in Islamic Perspective: A Systematic Review. Quantum Journal of Social
Sciences and Humanities, 5(6), 146—158. https://doi.otg/10.55197/qjssh.v5i6.589

Idllalene, S. (2021). The role of environmental Wagqfin addressing climate change in the MEENA region:
A comparative  law  analysis  (pp.  43-62).  Taylor and  Francis.
https:/ /www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-s2.0-

85118352291 &partnerID=40&md5=57651d22a7bc3fbb4e51dd32¢06ed999

Igarashi, D. (2021). Waqf as a Means of Securing Financial Assets: The “Self-Benefiting
Waqf” in Mamluk Egypt and Syria. In Egypt and Syria under Mamluk Rule (pp. 277—
291). Brill.

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 131



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Jafar, A., Ibrahim, H., & Malik, R. (2025). Waqf: from classical charitable system to modern
financial tool. International ~ Journal of  Ethics and Systems.
https://doi.org/10.1108/IJOES-10-2024-0354

Jannah, M., Sarkawi, A. A., & Othman, J. (2024). Potential Criteria to Determine a Waqf-
Based Forest Location Case Study: Bogor Waqf Forest, Bogor, Indonesia. Jurmal
Manajemen Hutan Tropika (Journal of Tropical Forest Management), 30(1), 30-39.
https://doi.org/10.7226/jtfm.30.1.30

Jannah, M., Sarkawi, A. A., Othman, J., & Ali, K. M. (2024). Management Strategies of a
Productive Waqf-Based Forest in Bogor, Indonesia. Jurnal Sylva Lestar, 12(3), 741—
759. https://doi.org/10.23960/sl.v12i3.931

Junarti, n., Mardika, I. H., & Alhabshi, S. M. (2023). The Muhammadiyah Waqf
Organization: Prospects and Challenges. In Contributions to Management Science: 1/ ol.
Part F1204 (pp. 511-522). Springer Science and Business Media Deutschland
GmbH. https://doi.org/10.1007/978-3-031-27860-0_47

Kamaruddin, M. 1. H., & Hanefah, M. M. (2021). An empirical investigation on waqf
governance practices in waqf institutions in Malaysia. Journal of Financial Reporting and
Accounting, 19(3), 455-473. https://doi.org/10.1108/JFRA-03-2020-0055

Khalfan, K. A., & Ogura, N. (2012a). Sustainable architectural conservation according to
traditions of Islamic waqf: The World Heritage-listed Stone Town of Zanzibar.
International Journal of Heritage Studies, 18(6), 588—604.
https://doi.org/10.1080/13527258.2011.607175

Khalfan, K. A., & Ogura, N. (2012b). The Contribution of Islamic Waqf to Managing the
Conservation of Buildings in the Historic Stone Town of Zanzibar. International
Journal of Cultural Property, 19(2), 153-174.
https://doi.org/10.1017/50940739112000112

Lohlker, R. (2024). Islamic Ecotheology. Ascarya Journal of Islamic Science Culture and Social
Studies, 4(2), 82—89. https://doi.org/10.53754 /iscs.v4i2.705

Mahsun, M., Djalaluddin, A., Asnawi, N., Wahyuni, N., Danila, N.; & Ali, M. M. (2022).
Green Wagqf: Sustainable Surplus Perspective Balanced Scorecard Analysis. KARSA,
30(2), 266-297. https://doi.org/10.19105/karsa.v30i2.8472

Md Zabri, M. Z. (2024). Empowering green Wagqf for an effective climate-resilient Malaysia: 1et’s
investigate (pp- 172-181). Taylor and Francis.
https://doi.org/10.4324/9781032672946-22

Medias, F., Rosari, R., Susamto, A. A., & Rahman, A. A. (2025). What Roles Do
Stakeholders Play in Waqf Innovation: A Case Study at Muhammadiyah
Organization, Indonesia. International Jonrnal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management, 18(4), 932-952. https:/ /doi.org/10.1108/imefm-08-2024-0432

Miura, T. (2023). Strategy for Religious Endowment: A Comparative Study of the Waqf.
Endowment Studies, 7(1), 5-21. https:/ /doi.org/10.1163/24685968-20230005

Mohamad, N. A., & Abdul Kader, S. Z. S. (2024). Feasibility of Cash Waqf in Enbancing Climate
Change Mitigation and Adaptation in Malaysia: A Regulatory Analysis (pp. 185—197). Taylor
and Francis. https://doi.org/10.4324/9781003395447-21

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 132



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Mohamed, A., & Akande, A. E. (2025). Wagqf-led buildings and green infrastructure role in
environmental sustainability: understanding critical gaps in current research
landscape. Management and Sustainability. https://doi.org/10.1108/MSAR-09-2024-
0152

Moh’d, I. S., Omar Mohammed, M., & Uluyol, B. (2017). The problems facing agricultural
sector in Zanzibar and the prospects of Waqf-Muzar’ah-supply chain model: The
case of clove industry. Humanomics, 33(2), 189-210. https://doi.org/10.1108 /H-02-
2017-0033

Mohd Noor, A. H., Mohd Arshad, R., & Salleh, N. (2016). Religious based charity and
transparency: A content analysis of waqt organizations website. Proceedings of the 271h
International Business Information Management Association Conference - Innovation Management
and Eduncation Excellence 1 ision 2020: From Regional Development Sustainability to Global
Economic Growth, IBIM.A 2016.

Mustofa, M., Zenrif, M. F., & Barizi, A. (2025). Towards an Islamic Ecotheology:
Indonesian Muslim Organizations in Climate Mitigation and Adaptation Efforts.
Problemy Ekorozwejn, 20(2), 21-31. https://doi.org/10.35784 /preko.7089

Oberauer, N. (2008). “fantastic charities”: The transformation of waqf practice in colonial
zanzibar. Istamic Law and Society, 15(3), 315-370.
https://doi.org/10.1163/156851908X366156

Orbay, K. (2012). Financial development of the waqfs in Konya and the agricultural
economy in the central Anatolia (late sixteenth-eatly seventeenth centuries). Journal
of the Economic and  Social  History of the Orient, 55(1), 74-116.
https://doi.org/10.1163/156852012X628509

Peerzada, R., & Amin, M. M. (2025). Waqf (Amendment) Bill, 2024 Transparency,
Communalism, and Authority. Economic and Political Weekly, 60(1), 10-13.
https:/ /www.scopus.com/inward/record.urireid=2-s2.0-
85214421654&partnerID=40&md5=c942c0£7534b7eb27£82a1294562658f

Purisari, R., Safitri, R., Permanasari, E.;, & Hendola, F. (2017). Green Architecture
Approach on Mosque Design in Cipendawa Village, Cianjur, West Java, Indonesia.
I0P  Conference  Series:  Materials ~ Science  and — Engineering, — 216(1).
https://doi.org/10.1088/1757-899X/216/1/012059

Rakhmat, A. (2022). Islamic Ecotheology: Understanding the Concept of Khalifah and the
Ethical Responsibility of the Environment. Academic Journal of Islamic Principles and
Philosophy, 3(1), 1-24. https://doi.org/10.22515/ajipp.v3i1.5104

Ramdani, R., Widiastuti, T., & Mawardi, I. (2024). Implementation of Islamic values in
waqf governance: a systematic literature review. Journal of Islamic Marketing, 15(8),
1925-1941. https://doi.org/10.1108/JIMA-03-2023-0079

Restiyani, D., Hardjanto, & Hasanah, N. (2023). Waqf-based private forest management
model: case study in Bogor Regency, Indonesia. Jurnal Pengelolaan Sumberdaya Alam
Dan Lingkungan, 13(4), 586-595. https://doi.org/10.29244 /jpsl.13.4.586-595

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 133



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Roshayani, A., Norzaithan, M. Z., Sharina, T. U., & Chakir, A. (2018). Modelling Maqasid
Wagqf Performance Measures in Waqf Institutions. Global Journal AL-Thagafab, 8(1),
157-169. https://doi.org/10.7187/ gjatsi2018-11

Saputra, A. A., Alimuddin, A., & Khareng, M. (2025). Regulatory and Economic
Challenges in Contemporary Crowdfunding-Based Cash Waqf. MILRev: Metro Islanic
Law Review, 4(2), 822-867. https://doi.org/10.32332/milrev.v4i2.10343

Shefer-Mossnesohn, M. (2025). Modern Islamic Eco-Religion. Journal for the Study of Religion
Nature and Culture, 19(2), 237-264. https://doi.org/10.1558 /jstnc.27632

Siddiq, A., Hariyanto, H., Maula, 1., Meidina, A. R., & Arafah, S. (2025). Reconstructing
Wagqf Share Policies: A Maqashid Sharia Approach with Insights from Indonesia. E/-
Mashlahah, 15(1), 79-100. https://doi.org/10.23971/el-mashlahah.v15i1.9029

Sukmana, R., Ratnasari, R. T., Majid, R., & Mohd Shafiai, M. H. (2024). Designing waqf-
based financing model for livestock project: empirical evidence from Indonesia.
International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 17(3), 599-617.
https://doi.org/10.1108/IMEFM-06-2023-0211

Sulaiman, A. A. B., & Zainuddin, N. H. B. (2023). National Waqf I.and Code: Is It
Necessary.  Journal of Fatwa Management —and  Research, 28(3), 129-147.
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol28n03.546

Sulaiman, S., Shukor, S. A., Mursidi, A., & Aziz, M. R. A. (2024). Philanthropic Impact of
Investing via Wagqf-Featured Unit Trust Funds: Determinant Factors Influencing
the Participation in Waqf Unit Trust Funds in Malaysia. Isra International Journal of
Istamic Finance, 16(S1), 24—45. https:/ /doi.org/10.55188 /ijif.v16is1.517

Suwandari, Y. D., & Suratkon, A. B. (2025). Proposed Alternative Financial Model for a
Water Supply Project Using Green Finance (Cash Waqf Funding). In E. M. Nia, M.
Awang, M. F. N. Aulady, M. Traykova, & L. Yola (Eds.), Lecture Notes in Civil
Engineering: Vol. 635 LNCE (pp. 900-910). Springer Science and Business Media
Deutschland GmbH. https://doi.otg/10.1007/978-981-96-5654-7_83

Thaker, M. A. B., & Pitchay, A. (2018). Developing waqf land through crowdfunding-waqf
model (CWM): the case of Malaysia. Journal of Islamic Accounting and Business Research,
9(3), 448-456. https://doi.org/10.1108/JIABR-05-2016-0062

Umam, K., Fedro, A., Isro’i, M. 1., & Ekayani, M. (2024). Striking the balance: Figh Bi’ah
and Productive Waqf Forests (PWTFs) for sustainable forest management in
Indonesia.  Journal  of  Islamic  Accounting  and ~ Business  Research.
https://doi.org/10.1108/JTABR-03-2024-0090

van Berkel, M. (2017). Waqf documents on the provision of water in mamluk Egypt. In P.
M. Sijpesteijn, M. van Berkel, & L. Buskens (Eds.), Studies in Islamic Law and Society
(Vol. 42, pPp- 231-244). Brill Academic Publishers.
https://doi.org/10.1163/9789004343733_011

Widiastuti, T., Mawardi, 1., Al Shami, A.-S., Atiya, N., Rani, L. N., Robani, A. B., & Al
Mustofa, M. U. (2025). Determinant factors for online cash waqf intention among
Muslim millennial generation. Journal of Islamic Marketing, 16(1), 258-289.
https://doi.org/10.1108/JIMA-12-2023-0408

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . . ., hal 117-135 134



At-Tasharruf; Jurnal Kajian Ekonomi dan Bisnis Syariah P-ISSN: 2685-2802
Vol. 7 No. 2 Oktober 2025 E-ISSN: 2715-369X

Wirdyaningsih, n., & Hazna, C. A. (2021). Environmental WAQF Under Islamic Law and
Indonesia’S National Laws (A Case Study Of Hutan Wakaf In ACEH) (pp. 129-147).
Nova Science Publishers, Inc. https://www.scopus.com/inward/record.uri?eid=2-
s2.0-85132463471&partnerlD=40&md5=fab80a6269c5{c8bfffc610f6bcb37da

Yusof, M. A. B. (2024). Waqf-Driven Inclusive Prosperity Exploring the Intersection of Islamic
Finance, Fintech, and Sustainable Development Goals (pp. 303-334). 1GI Global.
https://doi.org/10.4018/979-8-3693-5653-1.ch012

Zain, N. S., Noor, F. M., & Hassan, R. (2024). Islamic Sustainable Finance: How Does Waqf
Matter? (pp- 120-129). Taylor and Francis.
https://doi.org/10.4324/9781003468653-14

Rizqi Anfanni, Integrasi Ekoteologi Islam dan Wakaf . . .., hal 117-135 135



